
 

https://repository.uaeh.edu.mx/revistas/index.php/huejutla/issue/archive 

Ciencia Huasteca Boletín Científico de la Escuela Superior de Huejutla 

 Publicación semestral, Vol. 14, No. 27 (2026) 35-48 

 

 
ISSN: 2007-493X 

 

  
________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

a Autor de Correspondencia, Universidad Autónoma del Estado de Hidalgo | Escuela Superior de Huejutla | Hidalgo | México, 

https://orcid.org/0000-0003-1567-2742, Email: fernando_rivero10143@uaeh.edu.mx   

 

Fecha de recepción: 20/06/2025, Fecha de aceptación: 27/10/2025, Fecha de publicación: 05/01/2026 

DOI: https://doi.org/10.29057/esh.v14i27.15353 

 

Repensando la otredad desde la filosofía de Emmanuel Lévinas, con un enfoque 

intercultural  

Rethinking Otherness from the Philosophy of Emmanuel Lévinas, with an 

Intercultural Approach 

Fernando de Santiago Rivero Sánchez a 
 

Abstract: 

This research takes as its starting point the ethical-philosophical proposal of Emmanuel Lévinas regarding Otherness. In this sense, 

we develop this perspective, taking into account the idea of otherness. The above is to characterize, in principle, how philosophy has 

represented the other, which will help us distinguish concepts and use them appropriately according to the philosophical anthropology 

proposed by Lévinas. From there, we will develop fundamental concepts in Lévinas anthropological perspective, such as face, 

responsibility towards the other, the relationship between the other and the self, the value of dialogue, in order to apply them to 

intercultural dialogue." 

Keywords:  

Otherness, interculturality, dialogue, responsibility towards the other.  

Resumen: 

La presente investigación recupera como punto de partida la propuesta ético-filosófica de Emmanuel Lévinas en torno a la Otredad. 
En ese sentido desarrollamos dicha perspectiva, tomando en cuenta en principio la idea de otredad. Lo anterior a fin de caracterizar 
en principio cómo la filosofía a representado al otro, ello nos ayudará a distinguir conceptos y utilizarlos adecuadamente acorde a 
la antropología filosófica propuesto por Lévinas.  A partir de ahí desarrollaremos conceptos fundamentales en la perspectiva 
antropológica de Lévinas, tales como rostro, responsabilidad sobre el otro, la relación entre el otro y el yo, el valor del diálogo, a fin 
de aplicarlos al diálogo intercultural.  

Palabras Clave:  

Otredad, interculturalidad, diálogo, responsabilidad sobre el otro. 

 

Introducción 

 

     La política intercultural de la Secretaría de Salud se ha 

planteado en el contexto de integrar o favorecer una mejor 

atención por parte de la institución a la población en 

general y tomando en cuenta las particularidades 

culturales de su población objetivo. En buena forma lo 

anterior implica pensar que cuando hablamos de 

interculturalidad pareciera ser un hecho la búsqueda por 

el reconocimiento de la otredad, pero ¿qué se entiende 

por el Otro? ¿cómo lo vivenciamos en lo personal y a 

través de las instituciones? A través de este capítulo 

pretendemos dar respuesta a la primera pregunta 

mientras que la segunda será desarrollada más 

ampliamente en el tercer capítulo.  

     La otredad, como mencionamos anteriormente, vista 

desde la institucionalidad de la salud, así como a través 

de la sociedad mayoritaria es un hecho que no se termina 

de dilucidar en sus alcances, tanto en la práctica como en 

lo racional. Ya que se da por hecho la otredad en sí y la 

visión sobre ella, como quizás la única o la correcta. Es 

decir, se tiende a propiciar una perspectiva que centra su 

respuesta en la oposición entre los diferentes, lo cual en 

35 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es


Publicación semestral, Ciencia Huasteca Boletín Científico de la Escuela Superior de Huejutla, Vol. 14, No. 27 (2026) 35-48 

 

 

este caso nos lleva a pensar en oposición a los actores 

sociales de interés para este trabajo, que son la institución 

pública de salud, y el personal de salud, en oposición con 

los integrantes de las comunidades indígenas, así como 

las comunidades en sí.  

     Sobre la interacción en una condición de oposición que 

entablan dichos actores, podemos identificar a través de 

la historia de las ideas, que esta no es extraña ni algo que 

este fuera de la lógica sociocultural y filosófica de 

occidente. Sin embargo, concebimos que podemos 

repensar la otredad desde una perspectiva inicialmente de 

reconocimiento de la posibilidad de la otredad 

completamente otra, así como de respeto a la otredad en 

sí. Es por ello por lo que nos hemos propuesto trabajar 

este tema en el presente capítulo. 

 

1.1. Desde dónde pensar la otredad 

 

     Empezaremos por decir que no es que no resultará de 

interés el otro para la filosofía o las diferentes ciencias. 

Hemos de comentar que desde las ciencias sociales, la 

preocupación por comprender la otredad la advertimos 

claramente desde la fundación misma de la disciplina de 

estudio. Por igual es visible aun en los principios de las 

ciencias antropológicas y aún más, de la filosofía. En ese 

sentido, para aproximarnos a el acontecimiento filosófico 

de la otredad he de recuperar la explicación que realiza el 

filósofo Enrique Dussel, sobre cómo el pensamiento 

occidental ha negado la otredad otra.  

     Hemos señalado al final del párrafo anterior la idea de 

otredad otra, misma que pareciera ser redundante. Pero 

dicha conjunción de palabras adquiere sentido cuando 

reconocemos como punto de partida la propuesta 

filosófica desde la cual se piensa y en contraposición a 

qué.  

     El filósofo Enrique Dussel hace notar que, si bien desde 

la antigüedad está presente la dialéctica de lo mismo y lo 

otro, ha pasado desapercibido el que dicha dialéctica 

puede seguir una doble vía. Por un lado, lo otro en lo 

Mismo, como di-ferencia y el Otro ante lo Mismo, como di-

stinto. 

     Para dar explicación nuestro autor nos refiere al origen 

latino de la palabra castellana “di-ferencia” la cual está 

compuesta por dos partículas dis- (con la significación de 

división o negación) y el verbo ferre (llevar con violencia, 

arrastrar).  

     En ese sentido Dussel, nos explica que lo diferente es 

lo arrastrado desde la identidad, in-diferencia originaria o 

unidad hasta la dualidad. La di-ferencia supone la unidad: 

lo Mismo (Dussel, 1973, p. 102). Lo diferente podríamos 

decir que tiene un mismo origen, un punto de partida 

dentro de una Totalidad, desde donde no se concibe 

separación alguna. Es posible que cuando hablemos de lo 

humano, entramos en este tipo de discurso. Ya que 

totalizamos haciendo diferencias entre los pueblos sin 

llegar con ello a plantear la idea de lo distinto. Es como 

suponer la unidad entre los seres, negando alguna 

condición de distinción, lo anterior nos lleva a hablar con 

mayor claridad sobre la palabra “distinto”. 

     Siguiendo la explicación, tenemos la palabra dis-tinto 

(de dis-, y del verbo tinguere: pintar, poner tintura) para 

nuestro autor esta palabra indica la diversidad y no supone 

una unidad previa. Es lo separado, no necesariamente 

procedente de la identidad que como Totalidad los 

comprende. (Dussel, 1973, p. 102) 

     “Lo Mismo” y “el Otro” dis-tintos pueden, por su parte, 

en su curso paralelo (diverso), advertirse como sí mismos, 

y retrayéndose sobre sí, alejarse o huir del Otro (a-versio), 

o, por el contrario, cambiarse, trans-ducirse o converger 

hacia el Otro, en la solidaridad o circularidad abierta del 

movimiento del diálogo (cum o circum-versio). Por ello la 

dis-tinción podrá ser vivida diversamente: como a-versión 

o con-versión al Otro, y en ello consistirá toda la eticidad 

de la existencia. (Dussel, 1973, p. 102) 

     Lo distinto se hace patente en cada persona, la 

distinción como una forma de aperturar los ojos hacia lo 

no propio lo totalmente ajeno, pero que en el caso del 

hombre es a su vez próximo. Para que nos sea próximo el 

Otro como distinto, requerimos de una actitud no tanto 

racional que parta del pretender conocer al otro desde la 

Mismidad, sino una actitud de acogida que permita el 

acontecimiento de la otredad completamente otra o 

distinta a través del diálogo.  

     El decurso de estas palabras nos habrán de ir llevando 

paulatinamente a nuestro autor base Emmanuel Lévinas, 

pero previo quisiéramos recuperar los postulados a los 

cuales él hará frente al resaltar la valía de el Otro 

completamente otro y como ello transformará la filosofía. 

 

1.2.   “Lo Mismo” cosmo-lógico entre los griegos. 

 

     Dussel recupera del documento El Sofista escrito por 

Platón su metódica de refutación y dialéctica. A partir de 

ella, se contraponen la quietud y el movimiento, el ser y el 

no-ser, lo mismo y lo otro. Platón deja ver en este 

documento como aquellos elementos contrapuestos se 

encuentran siempre incluidos en una Totalidad que los 

abarca, comprende y justifica. Sin embargo, cual aporía 

los contrapuestos no pueden resolver su cuestión, pero 

Platón opta por eliminar una de las opciones exaltando la 

otra muy a pesar de que ambas son posibles. Algo que, a 

final de cuentas, Platón no pone en cuestión es que ambas 

posiciones se sustentan en la Totalidad.  

“Cabe destacarse que "lo otro" dice referencia a "lo 

mismo”; "lo otro es otro por respecto (pròs) a otro; lo otro 

tiene necesariamente, para ser lo mismo que es, una 

respectividad a otro" Lo otro de lo otro es "lo mismo"; 

mientras que lo mismo de "lo mismo" es él mismo. Por ello, 

36 



Publicación semestral, Ciencia Huasteca Boletín Científico de la Escuela Superior de Huejutla, Vol. 14, No. 27 (2026) 35-48 

 

 

y pensando en esta primacía podría decirse que "lo Uno y 

lo Mismo no se diferencian en nada, porque cuando se 

hiciera lo Mismo se haría lo Uno, y cuando lo Uno: lo 

Mismo". (Dussel, 1973, p. 107) 

 

     La Mismidad se convierte en el centro de todo lo que 

existe, sea diferente o “lo otro”. Por mucha distancia que 

tome respecto a lo Mismo, a final de cuentas se 

encuentran dentro de lo mismo que lo integra todo aun 

siendo diferente. Lo otro no dejará de ser meramente 

diferente y por ende Dussel nos advierte que, para Platón 

la Totalidad, sea ésta pensada o impensada, indica el 

último ámbito de su filosofía. Fuera de la totalidad no hay 

nada.  

Algo que podemos recuperar del pensamiento griego 

clásico es que su concepción de la otredad va desde la 

perspectiva de lo diferente. Esto es, el otro no puede darse 

distintamente sino como diferencia interna. Es una 

totalidad divino-cosmológica, neutra pues no existe una 

otredad otra, ya que como totalidad todo lo abarca. Es por 

lo que Dussel, concibe que el pensar griego no pudo ser 

sino una cosmo-logía, una fisio-logía. (Dussel, 1973, p. 

108) 

 

     En el tránsito de la historia y el pensar occidental, la 

modernidad viene acompañada por un proceso de 

secularización. Lo cual significa, dejar de lado el pensar 

Divino y la creación de Dios, lo que desde la perspectiva 

de nuestro autor arrincona la totalidad en el hombre solo. 

 

1.2.1.  La modernidad y la otredad en cuestión 

 

     Contrario al pensamiento antiguo, cuando la totalidad 

era capaz de determinar nuestra persona cual una 

tragedia donde el destino va bajo el designio de los dioses, 

o lo que podríamos denominar el regreso o determinación 

dada por el origen. En la modernidad se recupera la 

necesaria responsabilidad de la praxis autónoma de cada 

individuo. Es por lo anterior, que de la tragedia pasamos 

al drama, donde la autodeterminación definirá la 

consecuencia de los actos.  

     Del pensamiento moderno se ha desterrado la 

concepción de destino que partiera de la totalidad de la 

cual el hombre dependía. Tras dicho acontecimiento 

racional, queda tan sólo el hombre, el “alguien” una 

Totalidad completamente distinta de la de los griegos. Una 

Totalidad que se habrá de vivir completamente en 

soledad, el conocido “ego cogito”.  Fuera de ello no hay 

nada, es ahí donde se instaura el horizonte de lo humano, 

dentro del ámbito de las ideas claras y distintas, en el 

 
* Por logológico habremos de entender, y esto siguiendo a 

Dussel, como un momento de la persona, de la substancia 

humana, de la subjetividad, el cogito o comprensión 

expresión de una totalidad radical.   

orden trascendental de la razón pura (Dussel, 1973, p. 

108).  

     El yo como Totalidad parte del ego, o como diría 

Heidegger del Dasein. La Totalidad vista desde la 

modernidad para Dussel es más bien logo-lógica*, 

contraria a la Totalidad de los antiguos griegos que 

pasaba por una concepción cosmológica. El hombre 

moderno, a partir del paradigma del sujeto racional 

cartesiano, se convierte en una Totalidad solipsista (vista 

como yo o como nosotros), en ese sentido no existe 

alteridad radical. De esta manera aquel que pudiéramos 

llamar “el Otro” queda neutramente incluido en “lo Mismo”, 

una inclusión que le da la categoría de “lo otro”. (Dussel, 

1973, p. 107) 

     Con el tiempo las justificaciones teórico-filosóficas van 

llevando a la comprensión de lo que es el hombre, 

llevándolo hacia un encierro cada vez más radical. De 

forma tal, que se introyecta a “el Otro” en “lo Mismo”, hasta 

que la Totalidad que representa cada individuo, lleva a una 

imposibilidad de la alteridad real. Lo anterior se verá 

manifestado en el pensamiento y filosofía de Hegel, autor 

que recuperaremos más adelante.  

     Continuando sobre los derroteros de la historia de la 

filosofía, Dussel reconoce en la teoría de Descartes un 

proceso de involución en su dialéctica. Dicha involución 

inicia tras el paso de la experiencia cotidiana y sensible 

corporal, hacia el encierro en la mismidad del “ego cogito”: 

"de suerte que este yo, es decir, mi alma (res cogitans), 

por la que soy lo que soy, es enteramente distinta del 

cuerpo, y aún es más fácil de conocer que el cuerpo, y que 

si no hubiera cuerpo no dejaría de ser el alma lo que es". 

(Dussel, 1973, p. 109) 

     Se trata de una negación teórica de cualquier vínculo 

positivo o necesario entre el cuerpo y la razón, o como 

diría Descartes, el alma. Por lo tanto, el cuerpo se vuelve 

una especie de lastre para lo que realmente es cada 

individuo “un alma”, ésta completamente extraña al cuerpo 

que pudiéramos decir habita. Cualquier reflejo que venga 

desde la corporeidad sensible, es prontamente definido 

como irreal†.  

     La propuesta de Descartes lleva a la imposibilidad del 

encuentro o de la interpersonalidad. Lo anterior dado que 

el Otro en cuanto otro percibido sensorialmente y 

aprehendido por la razón, pierde toda condición de 

otredad. Ya que el alma es una res cogintans, 

radicalmente extraña de la res extensa (el cuerpo) a través 

de la cual somos en el mundo y aparecemos al Otro. Sin 

embargo, Descartes abre la posibilidad de la alteridad, 

esto bajo la idea de lo Infinito (Dios). (Dussel, 1973, p. 109) 

† Si esto es así, cómo podemos abrirnos a la exterioridad. 

La soledad de ego que requiere encontrar “el Otro” será una 

de las búsquedas del pensamiento moderno.   

37 



Publicación semestral, Ciencia Huasteca Boletín Científico de la Escuela Superior de Huejutla, Vol. 14, No. 27 (2026) 35-48 

 

 

     Ahora hablemos de la propuesta de Kant, cuando él 

nos habla sobre la idea de la otredad lo realiza desde su 

concepción ontológica. El tratar de entender la otredad 

como fenómeno nos aproxima a la idea de lo físico y 

biológico, un ente más. La otredad ha desaparecido 

racionalmente del saber y del conocer, se ha convertido 

en un tema de fe racional. “El hombre en cuanto noumeno, 

no se puede conocer, sin embargo, participa del Reino de 

los fines, de las almas, de Dios.” (Dussel, 1973, p. 109) Es 

en este ámbito donde “el Otro” es persona, es un alguien, 

pero regresando a la idea del noumeno, este alguien no 

es objeto de la razón, ni de la voluntad, se trata de un 

supuesto, un postulado de fe. La relación que nos plantea 

Kant con “el Otro” es exclusivamente moral y 

principalmente como un acto de fe existencial. Podemos 

referirnos al Otro desde esta dimensión más no desde una 

perspectiva racional. (Dussel, 1973, p. 110) 

     En el proceso sobre cómo se fue encubriendo la 

otredad negando su posibilidad, tiene que hacerse 

presente Hegel. El cual, en principio propone una 

dialéctica que se dirige cada vez con mayor profundidad 

hacia el interior del ser humano, haciendo una escisión 

con el exterior. En principio nos habla sobre la conciencia, 

la cual concibe como el aparecer del Espíritu, siendo este 

radicalmente el Absoluto mismo.  De esta manera nos dice 

que, “la conciencia es el fenómeno (aparecer) del 

Absoluto, la ciencia de la conciencia es la fenomenología” 

     En ese sentido la fenomenología es un momento del 

sistema en el que el Absoluto se hace patente “para-sí-

mismo”. Propiamente como conciencia sensible y 

representativa, siempre partiendo del mundo objetual o 

como se dijo anteriormente, sensible.   

     Cuando se habla de la autoconciencia Hegel refiere a 

que la conciencia en principio es solipsista.  Lo que se 

entendía como lo otro en realidad nunca estaba separado 

de la totalidad representativa, en ese sentido la 

autoconciencia sería un paso más allá del espíritu.  

     En la autoconciencia, cual acto aparente de magia “lo 

otro” como exterior desaparece, y lo Absoluto, entendido 

como conciencia, se desdobla: acontece entonces tanto 

“lo interior”, como “el interior que mira” a lo interior. En este 

acto también desaparece cualquier forma de mediación en 

tanto algo otro que ellos.  

     La dialéctica que en principio se desarrollaba a través 

del hombre y los fenómenos, pierde el sentido de 

búsqueda de lo externo. De tal forma que dirá Dussel, que 

la dialéctica de Hegel involuciona hacia el interior de la 

conciencia. La idea del saber de lo otro, aquello sensible 

e intelectual, frente a la autoconciencia a desaparecido, 

generándose únicamente un saber de sí mismo.  

“El pasaje del reino sensible-entendimiento al de la 

autoconciencia es un "entrar en el Reino acogedor 

 
* Dussel, “Para una ética de la liberación latinoamericana”, 

113.  

[einheimische: al entrar en su propio pago] de la verdad" 

ya que el reino de la inmediatez de la conciencia ocultaba 

el ser de lo otro (estaban las cosas en su no-verdad obvia, 

natural, cotidiana).” (Dussel, 1973, p. 110) 

     Bajo la propuesta dialéctica de Hegel viene entonces 

pensar que si la autoconciencia fuera identidad 

indiferenciada consigo misma, el proceso dialéctico habría 

terminado. Pero no es así, para Hegel en realidad el 

proceso dialéctico apenas comienza.  

     El absoluto que tiene como forma de manifestación la 

conciencia, se divide en dos extremos di-ferenciados, 

veamos cuales. Los opuestos en el interior de “lo Mismo” 

como vida, cuya mutua referencia es la apetencia, deseo 

de la conciencia inmediata por sí misma como algo vivo: 

“El objeto del deseo es algo vivo”. (Dussel, 1973, p. 110) 

Aquello que se concibe como vivo tendrá su manifestación 

como “lo otro” opuesto y como “lo mismo” que él es. 

Pudiéramos decir que lo absoluto desea vivir, es por ello 

que se divide en la oposición entre la autoconciencia y la 

vida.(Dussel, 1973, p. 110) Cuando esto acontece la 

diferencia solo tiene autonomía en la conciencia como un 

algo para otro. En el sentido opuesto encontramos a la 

autoconciencia para la cual la vida se manifiesta como la 

di-ferencia, lo otro.  

     En esta dialéctica el deseo no se agota convirtiéndose 

en una movilidad infinita. Cuando el deseo es de dos 

autoconciencias la forma en que se da la conciliación es a 

través del retorno como satisfacción. De esa forma “La 

autoconciencia sólo alcanza su satisfacción en otra 

autoconciencia”   

     Una vez que se da el encuentro entre dos 

autoconciencias se abre la posibilidad del reconocimiento. 

En ello caben por lo menos dos posibilidades el 

enfrentamiento de dos momentos de la autoconciencia 

como es la dialéctica del amo y el esclavo y la otra el 

reconocimiento pleno, pero a final de cuentas son 

movimientos progresivos de una única autoconciencia.  

"Este movimiento de la autoconciencia se representa... 

como el hacer de una de ellas (des Einen)... pues la otra 

es igualmente autónoma, encerrada en sí misma (in sich 

beschlossen) y no hay en ella nada que no sea por ella 

misma...”* (Dussel, 1973, p. 113) 

 

     La otredad en ese sentido se convierte en una 

mediación que permite que la autoconciencia se 

reconozca. Pero no desde la exterioridad sino desde sí y 

para sí. Lo absoluto que se hace patente en las 

conciencias es el que se reconoce por ellas. Así pues, la 

autoconciencia logra su realización mediante “otra” 

autoconciencia.  

     A final de cuentas dichas autoconciencias no escapan 

a la Totalidad sea en la dialéctica del Amo y el esclavo 

38 



Publicación semestral, Ciencia Huasteca Boletín Científico de la Escuela Superior de Huejutla, Vol. 14, No. 27 (2026) 35-48 

 

 

donde el esclavo es “lo Otro” del señor, queda incluido en 

“lo Mismo”, o por el contrario si hay dos autoconciencias 

que se mueven dialécticamente por mediación mutua, se 

convierten en un nosotros que fungen el papel de 

Totalidad. Acontece pues la diferencia “lo Otro” que no es 

como tal “el Otro”, por tanto, no deja de ser parte de “lo 

Mismo”. 

 

     Es por ello por lo que, lo que Hegel plantea como 

opuesto, nunca se abrirá desde su concepción teórica a lo 

nuevo a lo completamente Otro. Es como un caminar en 

círculo moviéndose dentro de “lo Mismo” negando 

cualquier condición de Alteridad auténtica. La Totalidad 

como cúspide del pensamiento filosófico moderno, 

propiciará que los siguientes filósofos tiendan hacia la 

búsqueda de eludirla a fin de dar otra mirada sobre la 

Otredad.  

 

     Arribamos a Husserl quien identifica en el “nosotros” 

que está constituido por mi yo empírico y el de los otros lo 

cual da forma a la Totalidad de sentido, a la relación que 

se establece entre el yo y el tú. La cual en cierta forma se 

sigue configurando dentro de la totalidad que es a su vez 

originaria y constituyente.  

"En el interior de la trascendencia originaria de la ipseidad 

o de la Selbstheit se discierne una polaridad que hace 

surgir a la vez el ego y el alter-ego, dimensiones 

complementarias, recíprocas y antitéticas de una relación 

dialéctica".* (Dussel, 1973, p. 113) 

     Por tanto, la comunidad que se pueda establecer entre 

yo o el “para mi mismo” y el alter ego constituido “en mí” 

como extranjero forma parte de lo mismo ya que el “en mí” 

es en realidad aquella interioridad que es irrebasable del, 

denominado por Husserl, “ego trascendental”, se trata a 

final de cuentas de “lo Mismo”. Otro ego irreal, ilusorio.  

 

1.3. El otro en cuanto otro 

 

     Tras el recorrido histórico previamente realizado, ahora 

corresponde acercarse a una posición distinta sobre el 

valor y condición de posibilidad de la Otredad o “el Otro”. 

La pregunta que a continuación quizás tendría que 

guiarnos es ¿Qué de diferente aporta Lévinas en cuanto 

al pensar la otredad? 

     A ello tendría que responder que, por lo menos a lo que 

la otredad corresponde, lo que nos propone es desandar 

los derroteros clásicos y aun modernos del conocimiento. 

Aquel extraer e identificar las características de lo 

observado, para realizar un modelo de aquello que se 

muestra ante nosotros, no es suficiente ante el reto que 

significa la otredad. En ese sentido la ontología y su 

 
* A. de Waelhens, La philosophie et les expériences 

naturelles, Dussel, “Para una ética de la liberación 

latinoamericana”, 113. 

herramienta la epistemología nos llevan a colocarnos 

frente a la otredad en una posición tal que lo que 

buscamos es definirle, ponerle límites dentro del campo 

de lo cognoscible. Así pues, nos lo apropiamos en forma 

tal que lo otro se parece más a lo propio en cuento que 

apropiado por mis categorías cognitivas.  

     En otras palabras, no se trata de aproximarse a la 

otredad cual objeto a definir, sino de una aproximación 

relacional. Si bien ello ya lo hemos practicado desde la 

ilustración misma al considerar al otro en cuanto 

semejante, el otro como igual; o si no, el otro en cuanto 

diferente, resulta que no deja de ser una representación 

de lo que consideramos es la otredad. 

     A lo que nos invita Emmanuel Lévinas es a 

despojarnos de las categorías totalizadoras para dar paso 

a la manifestación de lo particular, lo cual solo es posible 

en una relación donde se respeta la existencia del otro y 

su palabra, sin pretender determinarla a través de la 

razón. Para la filosofía esa forma de pensar la otredad es 

propia de la Metafísica. Sobre dicho derrotero nos invita a 

andar Lévinas. “En la metafísica, un ser está en relación 

con algo que no podría él absorber; con algo que él no 

podría comprender, en el sentido etimológico de este 

término.”(Lévinas,2016, p. 83) 

 

 

1.3.1. La Metafísica como ética y como filosofía 

primera, según Lévinas  

 

     Cabría mencionar que, si bien el interés se traslada del 

ser al ente, es en el ente donde se dice el ser. Algo de lo 

que nos advierte nuestro autor es que cuando 

pretendemos priorizar el ser, lo que ocurre es que 

subordinamos la relación con alguien que es un ente, por 

el ser del ente. Convirtiéndolo en una relación impersonal, 

lo que lleva a la dominación del ente en pos de una 

relación de saber, dejando de lado algo fundamental en 

las relaciones interpersonales: la condición 

prioritariamente ética de la relación. Es por ello, que 

partiendo desde una perspectiva metafísica no interesa el 

ser, sino la expresión de este en el ente concreto de cada 

uno. Y la aproximación a dicho ente solamente puede ser 

ética. Así pues, para Lévinas la ética se instaura como la 

filosofía primera. (Lévinas,2016, p. 42)  

     Apuntalando a la ética como filosofía primera, 

advertimos en ella una función básica. Cuando partimos 

de la ética, el sujeto se ve liberado de todo pensamiento 

previo. Generando un pensamiento insumiso, a ideas 

previas sobre el ente al cual se plantea aproximarse de 

forma racional. Lo que importa, es el Otro, asumiendo su 

diferencia y particularidad, negando con ello cualquier 

39 



Publicación semestral, Ciencia Huasteca Boletín Científico de la Escuela Superior de Huejutla, Vol. 14, No. 27 (2026) 35-48 

 

 

intención totalizadora que pudiera coartar la expresión real 

del ente otro. Así pues, al pensar lo humano, la filosofía 

desplaza de su condición inicial histórica a la ontología, 

como instrumento cognitivo totalizador, para dar paso a la 

ética como instrumento liberador del pensamiento y claro 

está, en la revalorización del Otro en cuanto otro. (Lévinas, 

2016, p. 11) 

     Al asumir dicha perspectiva filosófica algo que se 

manifiesta al instante es la perdida de los límites 

impuestos por la razón. Donde antes había un objeto, 

acontece desde la perspectiva de Lévinas el infinito: 

 “Lo infinito es lo propio de un ser trascendente en tanto 

que trascendente; lo infinito es lo absolutamente otro. Lo 

trascendente es lo único ideatum de que en nosotros sólo 

puede haber una idea: está infinitamente alejado de su 

idea, o sea, es exterior, porque es infinito.” (Lévinas,2016, 

p. 46) 

     Algo que pareciera de lo más contradictorio, el infinito 

manifestado en lo particular. Pero es que aquello que 

nombramos particular no es un objeto sino una persona. 

Y esa persona al entablar relación con otra, da cabida al 

acontecimiento de lo infinito. Ya que ésta, en cuanto 

alteridad, es inabarcable e incompresible, “irreductible a la 

interioridad y que, sin embargo, no violenta la interioridad”. 

(Lévinas, 2016, p. 225) En ese sentido la alteridad, el Otro, 

acontece en el Yo como una presencia que solo es factible 

en una relación de mutua libertad. Si bien el Yo la piensa, 

ese pensar se ve desbordado por el infinito (Lévinas, 

2016, p. 225), trascendiendo así de una relación objetual 

a una interpersonal.  

     Tras lo anterior una pregunta que quizás surge al 

instante es ¿cuáles son aquellos signos que nos presenta 

el infinito a través del Otro? Hasta el momento hemos 

desarrollado desde donde vamos a aproximarnos a la 

otredad. Así mismo hemos tratado de advertir que ocurre 

frente al cambio de perspectiva, de una visión 

prioritariamente ontológica a una metafísica. Bueno, a 

continuación, habremos de adentrarnos en la expresión 

de lo infinito a través de la manifestación de la otredad. 

Ello requerirá que dilucidemos el cómo se manifiesta la 

otredad y en qué forma nos interpela a través de la 

relación.  

 

 

 
*El rostro como acontecimiento en la relación entre la 

mismidad del yo y la otredad, es una forma de apertura 

hacia el infinito. Esto, al momento en que el yo se abre de 

forma sensible a él. Trascendiendo de esta forma los límites 

del yo, ya que me hago cargo de mi prójimo, le doy mi 

atención. Dicha actitud de apertura no sólo me abre al 

infinito, también me transforma ya que aprendo de la 

otredad al ponerme a mí mismo en cuestión.    
† No hay apropiación dado que dicha manifestación de la 

otredad supera cualquier idea de lo que es el otro en mí.  

1.3.2. El Rostro 

 

  “El rostro no es… se manifiesta” 

     Hablemos ahora sobre un concepto fundamental para 

poder entender la propuesta de Lévinas, “el rostro”. 

Comúnmente referimos a esta palabra las características 

que nos puede brindar una cara, pero no se trata 

únicamente de una parte del cuerpo humano como si 

hiciéramos referencia al conjunto de nariz, ojos, boca, 

orejas, etc. El rostro desde la perspectiva de Lévinas tiene 

una condición de profundidad que supera la dimensión 

material, el rostro es la forma en cómo se nos presenta el 

otro y a la vez es el misterio que le arropa. Rostro también 

es fragilidad, el rostro es apertura hacia el infinito*.  

     Lévinas lo define de esta manera: “El rostro es 

exposición, desnudez, indigencia.” Si partimos de esa idea 

podemos decir que el rostro no es aquello que 

recuperamos del otro y nos apropiamos a manera de 

definirlo y conocerlo, por el contrario. El rostro no puede 

ser apropiado, sino más bien es asumido como expresión 

del otro†.(Lévinas,2016, p. 98) Expresión que refleja una 

exposición sin barreras, una desnudez tal que obliga al yo 

a resguardarle en forma de responsabilidad por el otro.  

     Pero esta desnudez no es literal, o propiamente la del 

cuerpo, es más bien de índole conceptual. Es una forma 

de desnudez que se expresa en la presentación sin 

barreras por parte del otro, donde no tiene referencia 

alguna a un sistema de ideas. En ese sentido siguiendo a 

Lévinas “el fenómeno que es la aparición del Otro, es 

también rostro”. (Lévinas,2019, p. 58) 

     Nuestros sentidos cual cámara fotográfica pueden 

hacerse de la imagen que se presenta ante nosotros. Pero 

en ello, no queda impresa la condición de rostro, cual si 

pudiéramos aprisionar lo inasible. Cuando acontece el 

rostro estamos frente a lo inacabado, lo inagotable, 

aquello que, al permanecer abierto, desnudo, es 

trascendente. (Lévinas,2019, p. 59)   

     Pero cómo es que acontece el rostro, sobre ello 

Emmanuel Lévinas nos dice “La manifestación del rostro 

es el primer discurso. Hablar es, ante todo, esta manera 

de venir desde atrás de su apariencia, desde detrás de su 

forma, una apertura en la apertura.” En ese sentido 

estamos en presencia de la otredad misma, la cual sale 

de cualquier representación‡ para manifestarse en 

‡ El rostro no concuerda con la representación, ya que esta 

va sobre la dimensión del logos o la razón. Al querer 

propiciar la concordancia entre lo representado y el rostro lo 

que acontece es, una reducción de donde lo visible se 

conforma como objetivo. La objetividad de lo que define al 

otro no es posible ya que esta es invisible, ósea el rostro 

siempre va a significar un más allá de lo que se manifiesta 

en el otro o de lo que muestra.  

40 



Publicación semestral, Ciencia Huasteca Boletín Científico de la Escuela Superior de Huejutla, Vol. 14, No. 27 (2026) 35-48 

 

 

apertura total.  Algo interesante que nos presenta Lévinas 

es que cuando acontece el rostro, no se trata del descubrir 

de un mundo (Lévinas,2019, p. 59), sino que: 

“Despojado de su forma, el rostro está aterido en su 

desnudez. Es miseria. La desnudez del rostro es 

indigencia y ya súplica en la lealtad que me señala. Pero 

esta súplica es exigencia. La humildad se une a la 

grandeza. Y así, se anuncia la dimensión ética de la 

visitación.” (Lévinas,2019, p. 60) 

     Sobre la anterior afirmación surge la pregunta, ¿por 

qué el rostro es miseria e indigencia?, nos atrevemos a 

aventurar que lo es, porque el rostro es vulnerabilidad, al 

no tener barreras. Al no presentarse como una imagen 

única y total queda expuesto en la indigencia, en el 

despojo como miseria. Es por ello por lo que el rostro nos 

interpela, nos llama, aunque ese llamado puede tomar dos 

rumbos. El de la tentación de violentar al otro, hasta el 

punto de privarle de la vida o usurpar su lugar; por otro 

lado, está el llamado que nos lleva a sumir dicha 

vulnerabilidad a través de la responsabilidad*.  

     El tipo de experiencia que podemos vivenciar en el 

acontecimiento del rostro tiene que ver con aquel prójimo 

que mira al yo, haciéndonos ver aquello que está detrás 

de la máscara y lo que acontece para nosotros en el 

encuentro. A saber, la condición de mortalidad e 

indefensión, así como el llamado a la trascendencia del yo 

a través de la responsabilidad por el otro, cual si este fuera 

el único en el mundo y que por tanto espera ser amado 

por la propia persona.   

     La expresión del amor viene de la suplica que es el 

rostro, misma que se torna exigencia. Ella proviene de una 

responsabilidad que se hace compromiso para con el otro. 

Así pues, desde aquella vulnerabilidad el rostro nos 

demanda, de forma tal que no podemos dejarlo en 

abandono alguno.  

     Y es que la epifanía del rostro obliga, exponiendo esa 

idea Lévinas nos menciona “El rostro se me impone sin 

que pueda hacerme el sordo a su llamada, ni olvidarlo, 

quiero decir, sin que pueda dejar de ser responsable de 

su miseria. La conciencia pierde su primacía.” 

(Lévinas,2019, p. 61) Cuan principal es para el hombre el 

rostro, que la conciencia como aspecto de nuestra 

voluntad de razón se pierde en un segundo nivel†. Una 

primacía que es casi natura, ya que en la conciencia no se 

 
* Dicha responsabilidad se hace necesario ya que lo que está 

frente a nosotros es la fragilidad del otro, ante ella se hace 

presente la posibilidad de la hospitalidad, pero así mismo 

puede surgir la violencia. Visto desde esta perspectiva y 

tomado desde una condición de poder es posible que en el 

encuentro uno de los interlocutores opte por relacionarse 

desde una situación de violencia o imposición frente a la 

fragilidad del otro. En forma contraria, sería asumir la 

responsabilidad ineludible por la fragilidad del otro. En ella 

refleja lo absolutamente otro(Lévinas,2019, p. 61), de 

acuerdo con nuestro autor.  

     De esta manera la revolución filosófica que representa 

la postura de Lévinas, da un vuelco a la relevancia de la 

conciencia, para dar paso a la ética como sustento de lo 

humano, por sobre cualquier forma de ontología fundante. 

La visitación del rostro trastorna al yo que trata de realizar 

la conversión de lo infinito en finito. De esta manera, nos 

señala Lévinas, “el rostro desarma la intencionalidad que 

lo señala. Se trata del cuestionamiento de la conciencia y 

no de la conciencia del cuestionamiento.” (Lévinas,2019, 

p. 61) 

 

1.3.3.   El sentido de la Responsabilidad  

 

“La relación entre lo infinito y lo mismo es una relación 

ética” 

     Algo fabuloso que podemos encontrar en Lévinas es el 

hecho de que el hombre en su relación con otros seres 

humanos no solo mantiene una cierta socialidad, sino que 

en dicha relación se funda algo más. Algo más poderoso 

y profundo que habrá de marcar el sentido del existir 

mismo, se trata de la responsabilidad.  

     Y es que, como se mencionó anteriormente, no solo 

coexistimos uno junto al otro, sino que dicha relación 

conlleva un cierto grado de responsabilidad. Misma que 

desde la perspectiva de Lévinas, se convierte en un 

ejercicio radical o en otras palabras somos radicalmente 

responsables del otro.  

     Para Lévinas cuando hablamos de responsabilidad, no 

estamos directamente frente a un acto de elección. Ello 

tiene que ver con el hecho de que, si bien el pensar está 

presente en ella, no es el punto de partida. Mucho antes 

de poder elegir de forma libre, y aún más, antes de ser 

sujetos propiamente de conocimiento, somos desde ya 

responsables del otro.   

     El aspecto de la elección y la libertad que pudiera tener 

el sujeto para definir su responsabilidad por sobre el otro, 

es posterior. Ya que la responsabilidad tiene una 

condición fundante, previa, dada a mi desde mi llegada a 

este mundo. Soy heredero del otro y existo por él, por lo 

tanto, soy responsable de la vida misma.  

     Ahora bien, cuando decimos responsabilidad no 

necesariamente decimos obligación. Esta, surge a partir 

de una ley, un contrato jurídico que exige de mí una 

se hace evidente el abandono y desgaste al cual cada uno de 

nosotros está sometido arribando a una constante posibilidad 

de morir. 
† De tal forma que, si en la indagación sobre la otredad 

siguiéramos sobre los derroteros de la filosofía tradicional 

que da énfasis a la búsqueda del ser a través de la razón, nos 

perderíamos en un ser neutral, universal siendo que el rostro, 

como manifestación de la otredad en realidad es 

singularidad.   

41 



Publicación semestral, Ciencia Huasteca Boletín Científico de la Escuela Superior de Huejutla, Vol. 14, No. 27 (2026) 35-48 

 

 

elección racional. Contrario a ello la responsabilidad me 

lleva hacia la innegable seriedad y gravedad del amor al 

otro. Estamos en terrenos de la ética, pero una vez más, 

no una ética del deber ser, sino una ética que se aproxima 

al placer y el dolor del otro.  

     Si bien dicha responsabilidad no aparece como si no 

hubiera más opciones, se nos presenta como la opción de 

vida que da profundidad y sentido a nuestra existencia. 

Según Emmanuel el hombre frente a la vulnerabilidad del 

otro puede elegir entre hacerle daño al grado de matarle o 

hacerse responsables de él. Y es que la otredad significa 

una apertura hacia lo infinito y en ese sentido hacia una 

situación en la cual el otro no se presenta como una 

máscara o algo ya definido por condiciones de 

salvaguarda o defensa, sino que el otro se nos presenta 

como un ser vulnerable ya que la otredad no pretende ser 

totalidad que defina o abarque a través de su hacer y su 

palabra, sino una vulnerabilidad que se presenta tal cual 

es, un infinito intocado que nos descubre nuestro propio 

infinito a través del encuentro. De esta manera podemos 

decir que la responsabilidad aparece cuando sucede el 

otro, cuando se nos presenta su rostro. Rostro que se 

devela sin ataduras, ni defensa, es vulnerabilidad pura.  

     A continuación, quisiera citar una frase de Lévinas que 

nos puede ampliar el panorama sobre la idea de 

responsabilidad: “Ser Yo significa, por lo tanto, no poder 

sustraerse a la responsabilidad como si todo el edificio de 

la creación reposara sobre mis espaldas.” (Lévinas,2019, 

p. 62) 

    En los escritos de Emmanuel podemos encontrar una 

antropología bastante interesante ya que nos advierte que 

nuestro yo no reside meramente en la isla de nuestra 

existencia, sino que va mucho más allá. El “Ser Yo”, como 

acabamos de leer, no es ser pasivo o indiferente frente al 

mundo, el “Ser Yo” es asumir nuestra responsabilidad por 

sobre el otro a un grado de radicalidad que nos coloca 

como sustentantes de la creación misma.  

     Lo anterior no significa renunciar a ser, sino ser 

plenamente. Y es que, si lo miramos desde una 

perspectiva filosófica, en particular como el 

existencialismo, pensaríamos que nuestra existencia está 

sustentada en nada, cual si hubiéramos sido escupitados 

en el mundo sin mayor propósito que el existir mismo, 

llevándonos a tratar de sustentar de alguna manera el 

sentido de nuestro ser únicamente desde lo que logremos 

configurar desde nuestro interior.  Para Lévinas no es así, 

no somos escupitados en el mundo, al contrario, hubo un 

ser y a su vez un cuerpo social que nos arropó y nos dio 

sentido, fuimos sujetos de la responsabilidad de alguien 

más, una responsabilidad que peso sobre sus espaldas al 

grado de permitirnos existir. Ello, de acuerdo con nuestro 

autor, se replica en nuestra existencia al momento en que 

salimos de nosotros mismos. Pero, acaso dicha 

responsabilidad niega nuestro yo, nuestra libertad, a ello 

responde Lévinas:  

“Pero la responsabilidad que vacía al Yo de su 

imperialismo y de su egoísmo --aunque se trate de 

egoísmo por la salvación --no lo transforma en un 

momento del orden universal, sino que lo confirma en su 

unicidad. La unicidad del Yo es el hecho de que nadie 

puede responder en mi lugar.” (Lévinas,2019, p. 62) 

     Somos insustituibles, nos menciona Lévinas, el 

egoísmo es desterrado para dar paso a la expresión plena 

del yo. Y es que el yo cobra valor y sentido al momento en 

que asume su responsabilidad, nada ni nadie podrá hacer 

lo que al yo le corresponde, alguien más se podrá hacer 

cargo del otro, pero nunca como tú lo harías, nunca con tu 

forma, fuerza y palabra. El infinito que tu representas se 

ahonda al momento que la otredad cual infinito que es, es 

asumido en tu responsabilidad. Los límites que habrías 

impuesto al tratar de definirte como persona se habrán 

roto para dar paso al descubrimiento de nuevos aspectos 

sobre ti mismo y del otro. Y del otro con mucho mayor 

razón, pues no es meramente tu objeto de 

responsabilidad, sino otro que en su fragilidad permanece 

abierto indefinible. Para Lévinas el hombre tiene una cierta 

hambre del otro, un deseo del otro, leámoslo en sus 

propias palabras y después comentamos:  

“Esto es el Deseo: arder de un fuego distinto a la 

necesidad que la saturación apaga, pensar más allá de lo 

que se piensa. A causa de este acrecentamiento 

inasimilable, a causa de este más allá, hemos llamado a 

la relación que une el Yo y el Otro idea de lo Infinito.” 

(Lévinas,2019, p. 63) 

     Y es que el otro no es una totalidad cerrada, sino una 

ventana a lo inabarcable tan enriquecedor que despierta 

un hambre que no se sacia con lo ya determinado y finito. 

Por igual el yo para el otro es otro, en ese sentido somos 

ambos infinitos que se encuentran, pero no es un mero 

encuentro de iguales sino uno donde la responsabilidad 

del yo sobre el otro supera cualquier otra dimensión 

posible del encuentro. Estamos, entonces, en presencia 

de la relación, una que une el Yo y el Otro en el campo de 

lo infinito. 

 

1.3.4.  El otro y el yo 

 

     Uno de los procesos más fascinantes que podemos 

identificar desde la perspectiva que nos propone Lévinas 

es el de la conformación del yo. Y es que el yo contrario a 

lo que muchos pudiéramos pensar, no se trata de un ente 

cerrado. Cual un Robinson Crusoe que vive y descubre el 

mundo desde la isla que habita y que casi casi representa 

al “sí mismo”. Mucho se ha hecho desde la filosofía para 

tratar de identificar qué es la persona y lo que nos propone 

nuestro autor es salir de la pregunta por el ser en sí mismo 

para trasladarla hacia la idea de la relación. Y es que 

42 



Publicación semestral, Ciencia Huasteca Boletín Científico de la Escuela Superior de Huejutla, Vol. 14, No. 27 (2026) 35-48 

 

 

siguiendo sobre la perspectiva de superar el carácter 

ontológico del conocimiento del hombre nuestro autor nos 

advierte que el camino que nos permite dilucidar de mejor 

manera aquello que somos es a través del otro.  

     En la relación con el otro es donde acontece el yo, no 

antes. Pensémoslo desde la dimensión física y desde la 

dimensión psicológica y social. En principio el yo como 

ente corpóreo ni siquiera pudiera ser en aislamiento como 

tal. Desde nuestro nacimiento requerimos del 

acompañamiento de otro, en este caso nuestra madre, la 

cual no sólo nos brinda la vida al nacer, sino que la va 

forjando y llenando de sentido desde el primer día, 

dándonos el alimento, la palabra y el cariño que habrá de 

darnos fuerza para existir. Sin embargo, nuestra relación 

con el otro no se queda ahí, se va extendiendo hacia la 

familia y posteriormente hacia círculos sociales más 

grandes en la medida que vamos creciendo. Nunca somos 

realmente desde la soledad.  

     Y es que si quisiéramos caracterizar nuestra yoidad 

esta tendría visos de nuestro paso por el mundo, y 

recordemos que dicho paso está marcado por la otredad, 

aquellos otros que nos han acompañado directa o 

indirectamente con su presencia y su palabra, con sus 

acciones y aún más aquellos con los que entramos en 

juego, en relación creativa. De tal manera que el yo es 

algo más que individualidad es a su vez relación o en otras 

palabras comunidad.   

     Algo que es importante reafirmar es que las personas 

que nos circundan muy a pesar de su proximidad no 

pierden su condición de otredad, aun ante la familiaridad 

que acompaña su presencia. Esa otredad de la cual 

hablamos si bien es prácticamente un hecho, solo nos es 

visible al momento que consciente o inconscientemente 

nos permitimos que acontezca dejando que aflore como 

apertura, trascendencia, discontinuidad, infinito. En caso 

contrario estaríamos una vez más frente aquello que 

conformamos como totalidad y continuidad.  

     Si bien en la relación acontece tanto el otro como el yo, 

no quiere decir que sea una relación simétrica y 

homogénea. Sino todo lo contrario acontece la diferencia 

lo cual implica asimetría y heterogeneidad. Y es que 

cuando la relación que entablan las personas se da de 

forma abierta y con una disposición a recibir al otro 

estamos frente a lo que podemos definir como 

intersubjetividad, dicho acontecimiento significa para 

Lévinas asimetría, heterogeneidad y desproporción.  

     La determinación de la otredad no corre desde la 

mirada del yo, sino que esta acontece a través de la 

diferencia en relación con él mismo. La alteridad no está 

determinada por externos a través de representaciones en 

las cuales el yo le brinda tal o cual atributo, más por el 

contrario la alteridad es el otro como tal.  Si bien el otro es 

alteridad en sí mismo, algo que acontece en el encuentro 

es que tanto el yo como el otro se ven descentrados de sí 

mismos. Ya que al realizarse el contacto el yo está frente 

a lo desconocido aspecto que lo turba, sacándolo del 

centro de la reflexión ontológica y le hace cuestionarse su 

egoísmo. Tal desplazamiento le permite reorientar su 

atención hacia el otro.   

     En la atención al otro es posible advertir su fragilidad, 

su desnudez, hecho que nos interpela, nos llama a asumir 

una actitud de responsabilidad. Un llamado que de hacer 

oídos sordos se puede convertir en la disolución del 

encuentro, un restablecimiento de la hegemonía del yo y 

el desvanecimiento de la otredad ante mis ojos dando 

prioridad al conocimiento y a la actitud de poder que le 

acompaña. Es así como en la relación intersubjetiva con 

el otro y ante la alteridad se impone la ética.  

     Pero quién es el otro, no podemos pensarlo 

meramente como aquello que no es yo, no se trata de una 

mera contraposición cual, si de totalidades en oposición 

se tratara, es mucho más allá de lo que mi propia 

conciencia es capaz de comprender y he ahí la maravilla 

del otro. Ya que en el encuentro con el yo dicha 

profundidad se ahonda aún más tanto en el otro como en 

el yo.  Al otro pudiéramos tratar de caracterizarlo a través 

de diferentes atributos, generando una representación del 

“Mismo”, pero ello no es suficiente para determinar al otro. 

El otro o la alteridad, es ella misma, no lo que pudiéramos 

pensar o fijar desde nuestra perspectiva.  

     Si el develamiento de la otredad acontece a través del 

encuentro ni el yo ni el otro son totalidad, muy por el 

contrario, cual enigmáticos e inasimilables que son 

devienen ante sí y ante el otro como infinito. Un devenir 

que se extiende en el aprendizaje de lo que el otro nos da 

a través de su expresión y palabra, y que no está en 

nosotros. Se trata de lo desconocido que le agrega algo a 

nuestro ser, sin que ello signifique que seamos seres 

incompletos, sino que el yo y el otro son sistemas abiertos.  

     Para poder convivir en la alteridad es necesario ser 

capaces de verse como el otro del otro, así como no 

buscar el parecido, no se trata a su vez de colocar en la 

balanza de la paridad lo que se da y se comparte en la 

relación, ya que al no ser iguales las personas no pueden 

darse lo mismo, en ello encontramos la base de la 

asimetría que propone Lévinas.  

     Para Lévinas el enigma que es el otro, perturba al ser, 

a la vez que lo coloca en el tiempo del infinito, pues lo lleva 

más allá del ser. Por ello, el otro no es ser, es lo distinto, 

o mejor aún él distinto; en cambio, la noción de ser excluye 

a la alteridad, puesto que es identidad consigo mismo, en 

él está todo comprendido, todo contenido. De ahí que 

nuestro autor señale que el infinito es lo que no se puede 

asimilar, el enigma, lo distinto. 

    En la relación intersubjetiva no se plantea la necesidad 

de sostener la existencia en el otro cual si fuera una 

prótesis en una condición de utilidad cual objeto a mi 

servicio. Por el contrario, el acontecimiento del infinito 

43 



Publicación semestral, Ciencia Huasteca Boletín Científico de la Escuela Superior de Huejutla, Vol. 14, No. 27 (2026) 35-48 

 

 

propicia el desbordamiento del yo, en el cual el dar es 

proporcionar ese excedente al otro, pero también el yo es 

capaz de recibir lo que el otro le ofrece. Dicha acción de 

donación no es ni definitiva ni simétrica, sino abierta y 

asimétrica, hecho que de no ser así no se permitiría la 

trascendencia, el yo en términos generales no saldría de 

sí mismo, finalmente no sería fecundo. 

     La asimetría también se alberga en la mirada ya que 

no es igual la mirada del otro hacia mí al modo en que yo 

me veo o reconozco a mí mismo. Ello tiene reflejo por igual 

en el resto de la realidad, de forma tal que personas y 

cosas adquieren a su vez sentidos diversos para el yo y 

para el otro. Si asumimos dicha perspectiva podemos 

decir que es imposible generar ideas globalizantes que 

sean capaces de incluir el universo de todas las 

perspectivas, a forma de definir cada elemento de la 

realidad. Es así como, dicha imposibilidad se convierte en 

un reflejo de la asimetría entre el yo y el otro.  

     Lévinas concibe que el yo no comienza en el 

autorreconocimiento como un yo soberano, que 

posteriormente inicia el tránsito hacia el otro. Para 

explicarlo nuestro autor parte de la noción de subjetividad, 

la cual alude a una situación de cautiverio, ello significa no 

poder escapar a la responsabilidad por el otro. Desde esta 

perspectiva la idea de sujeto que enarbola la modernidad, 

como alguien que puede hablar desde un yo aislado y 

excluyente del prójimo se viene a tierra. Así pues, la 

persona es cautiva del otro en el bien, haciendo preferible 

dicha situación al encierro del ensimismamiento del yo. 

 

1.3.5. El sentido del Diálogo 

 

     Quizás vendría la pregunta por en qué momento el yo 

cobra verdadero sentido, y es quizás cuando este pasa a 

segundo plano en importancia para dar prioridad al Otro 

en la responsabilidad que le representa a la persona su 

presencia. Esa responsabilidad una vez más hace advertir 

el valor del yo y su vital importancia para dar cabida a la 

otredad (Lévinas,2019, p. 25).  

     Sobre esa idea Martín Buber hace una crítica que a mi 

sentir no resta ningún valor a lo dicho por Lévinas pero 

que si suma en forma de vital importancia a el valor del 

encuentro y/o el diálogo.  

     En palabras de Buber, lo "dialógico" "no está en el yo, 

no en el tú, sino "entre" yo y tú. No es como la sangre que 

circula en ti, sino como el aire que respiramos. Sólo 

podremos comprender al hombre en toda su profundidad, 

si lo concebimos como seres que se construyen en el 

diálogo, como seres cuyo estar dos en recíproca 

presencia se realiza y se reconoce cada vez en el 

encuentro del uno con el otro. (Buber, 2017,  p. 37) 

     Y es que en efecto al dialogo visto tanto por Buber 

como por Lévinas tiene la característica de que no es un 

algo de mi propiedad o de la otra persona es un espacio 

construido por ambos, es un entre que solo es posible en 

una condición de reciprocidad dialógica. Diría Buber "no 

descubrimos el sentido en las cosas o en los otros, ni en 

uno mismo. Tampoco lo introducimos en los otros, pero 

puede darse entre nosotros y el otro"(Buber, 1997, p. 64) 

     Ahora bien, en el anterior párrafo hemos hablado ya de 

reciprocidad y aparentemente hemos con ello contradicho 

la idea de Lévinas sobre la responsabilidad radical del yo 

sobre el otro sin esperar nada a cambio. En ese sentido 

recupero una vez más a Buber y su crítica sobre la 

importancia inicial de la ética y cómo por sí misma no tiene 

ningún sentido. “El otro es lo que posibilita el diálogo que 

constituye y confirma a cada uno en su ser. Uno "puede 

tener una fuerte compasión y preocupación por los demás, 

puede ayudarlos, hasta el punto de no esperar ninguna 

reciprocidad, pero aun así no deja de ser un objeto de mi 

mera solicitud, no es ningún ‘tú’, sino un ‘él’ o un ‘ella’.” 

(Buber, 2003, p. 25) 

     Expuesto lo anterior, podemos decir que en este caso 

reciprocidad no significa otra cosa, sino que para propiciar 

el entre o el diálogo es necesario una cierta 

responsabilidad mutua. Algo que debe de quedar claro es 

que en principio soy yo el responsable del otro en forma 

radical al punto de que permitir y propiciar el dialogo es 

dar la acogida al otro en su otredad y así propiciar la 

condición de infinito que en ambos se desarrolla, un 

ambos que Buber definirá como Yo-Tú. Quizás lo que nos 

propone Lévinas es que el otro puede asumir una 

condición de apertura o no, pero eso ya está en él y su 

libertad, pero sí de mi viene la condición ética inicial de 

propiciar el diálogo podremos decir entonces que se abre 

una puerta hacia el otro y su reciprocidad dialógica es muy 

probable no tarde en llegar.  

     A continuación, hablaremos sobre la condición 

fundante del yo y el otro que acontece a través del dialogo. 

Para ello hemos de partir de la palabra, la comunicación. 

Recuperaremos lo que para Lévinas significa una 

comunicación auténtica y su contrario.  

 

1.3.6. El yo y el otro 

 

     Cuando acontece la palabra yo en realidad se quiere 

decir “heme aquí”, respondiendo de todo y de todos. El 

“heme aquí” es la prestansa para acudir ante el otro, 

mucho antes de que este me lo demande. Sin embargo, 

aún bajo esa condición resulta que la mayoría de las veces 

nuestro arribo llega en retardo, pues cuando nos 

presentamos frente al otro, este ya nos había llamado 

antes.  

     Ese llamado que nos realiza el otro es un salir de sí 

dando con ello lugar a la trascendencia, la cual tiene lugar 

cuando el encuentro se inmortaliza en un acto fecundo. El 

sustento de dicha fecundidad está en el salir de uno y a su 

vez ser con el otro, ser dos, sentando las bases para poder 

44 



Publicación semestral, Ciencia Huasteca Boletín Científico de la Escuela Superior de Huejutla, Vol. 14, No. 27 (2026) 35-48 

 

 

engendrar, crear.   Una vez iniciado este camino creativo 

se abre la ventana de la comunicación.  

     Dicha comunicación cuando es auténtica propicia que 

acontezca el rostro, el cual al presentarse ante nosotros 

interrumpe el orden, hace un corte a la continuidad de la 

identidad. El lenguaje como expresión del rostro juega un 

doble papel pues, así como el otro busca mi 

reconocimiento, a la vez conserva su calidad de 

desconocido, es decir, se manifiesta y se oculta; de aquí 

que el lenguaje sea la posibilidad de un enigmático 

equívoco. (Lévinas,2019, p. 22) 

     La comunicación es el espacio donde el rostro se hace 

presente en la forma del lenguaje*. Al aparecer el rostro a 

través de la dicción del otro interrumpe el orden, abre un 

hueco en la continuidad de la identidad. Si bien al hablar 

el otro busca el reconocimiento del yo, mantiene su 

condición de desconocido, de forma tal que a la vez se 

manifiesta y se oculta.  

     Entonces si el enigma que me representa el otro se 

hace presente a través del lenguaje, pareciera en un 

primer momento que estamos frente a la imposibilidad de 

la comunicación. Claro, esto si pensamos que la 

comunicación consiste en la coincidencia de discursos y 

sus significados. Si así fuera, la realidad nos muestra dos 

significados diferentes, implicando una incomunicación 

permanente. Sin embargo, en realidad se hace evidente 

la asimetría. “Los objetos llegarían a ser significantes a 

partir del lenguaje y no el lenguaje a partir de los objetos 

dados al pensar, objetos que designarían las palabras que 

funcionan como simples signos.” (Lévinas,2019, p. 26) 

     Y es que, para empezar, no existe coincidencia alguna 

entre la denominación de algo y la cosa en sí, por tanto, 

tampoco entre el término que yo pueda utilizar y el que 

forja el otro. De tal manera que la relación que se entabla 

entre el yo y el otro surge desde la desigualdad de 

términos†, lo cual favorece la trascendencia. Lo anterior 

debido a que tanto el yo como el otro traspasan sus límites 

sin que se agoten en el lenguaje que intercambian. De 

forma tal que podemos decir que dicha desigualdad en los 

pensamientos es lo que hace posible el diálogo.  

 

1.3.7. La Comunicación 

 

     En una relación donde la palabra entre el yo y el Otro 

se entrecruza en forma de diálogo los interlocutores 

asignan una palabra a una cosa, pero a su vez se asigna 

lo dado o la palabra a otro. De tal forma que se da un 

ejercicio del dar, donde la palabra se desprende del yo al 

 
* Lo que nos motiva a hablar es tratar de conocer al otro y al 

mismo tiempo darnos a conocer a él. El otro es el motivo 

del lenguaje, así pues, su presencia puede convertirse en 

una demanda de saludo, así como su ausencia provocar su 

invocación.  

momento de ser emitida, no existe posesión de la palabra 

en ese sentido es objetiva e independiente.  

     Sobre ello Lévinas señalará "La objetividad resulta del 

lenguaje que permite poner en duda la posesión. Este 

desprendimiento tiene un sentido positivo: es la entrada 

de las cosas en la esfera del otro" (Lévinas,2016, p. 22) 

     En la palabra es posible distinguir el fluir de la 

presencia de la persona una presencia que en la aparición 

corpórea de la misma devela, pero también oculta. Es por 

ello por lo que la palabra sobrepasa cualquier disimulo de 

la aparición de la persona. En la palabra transita el infinito 

y se dona a la otredad que escucha.  

     El lenguaje como instrumento de comunicación es a su 

vez una evocación, un llamar al otro, lo que se convierte 

para Lévinas en una demanda, pero así mismo se 

convierte en un espacio de generosidad para con el Otro.  

     Algo interesante que nos menciona Lévinas, es que si 

bien la comunicación hace posible el encuentro entre el yo 

y la otredad a través del develamiento del rostro. También 

es posible su ocultamiento, al momento en que la 

conciencia monta la escena y se desempeña el papel 

correspondiente, tras ese ocultamiento lo que acontece en 

realidad es la incomunicación. (Lévinas,2016, p. 75) 

     Cuando existe la comunicación el lenguaje adquiere 

pleno sentido, invocando al suceso de la otredad. Pero no 

es una invocación que pretenda representarse 

previamente al otro. La función del lenguaje, por tanto, es 

expresiva y tiene como objetivo la trascendencia en la cual 

los interlocutores advierten, en las palabras de la otra 

persona, una condición de obligación o de responsabilidad 

sobre el otro. Siempre bajo su condición de hablantes. 

     Ahora bien, la comunicación según Lévinas pasa por 

dos dimensiones posibles, por un lado, el Decir y por otro 

lo Dicho. La distancia entre el decir y lo dicho habría que 

pensarla inicialmente como una distancia entre lo vivo y 

que se da, y por otro lado lo rígido y “ocultante”. Para dar 

mayores señas sobre estas nociones desarrollemos un 

poco más la idea del Decir. 

     En el Decir de las personas que se comunican, se 

expresa cercanía con la otra persona, ya que en el decir 

circula una condición de sensibilidad de uno mismo y 

hacia el Otro. La continuidad de la palabra y la identidad 

con respecto a sí misma contradice completamente el 

decir y su propósito. En el decir pareciera viajar el delirio y 

la extravagancia, en otras palabras, lo encasillable.  

   En el decir, al no haber ocultamiento, lo que acontece es 

la necesidad de receptividad y sensibilidad con respecto 

al otro, un acto de hospitalidad que recibe al otro tal cual 

es. Lo anterior permite afirmar que en el decir transita 

† La expresión de la palabra hace acontecer su singularidad, 

su originalidad. Se trata de algo que rompe con el yo, de esa 

forma el lenguaje retoma su expresión, evidenciando la 

discontinuidad de la relación yo-otro. 

45 



Publicación semestral, Ciencia Huasteca Boletín Científico de la Escuela Superior de Huejutla, Vol. 14, No. 27 (2026) 35-48 

 

 

también el dar, un dar donde la diferencia se entrega en 

un acto de donación, tanto de significados, de 

responsabilidad y especialmente de sinceridad.  

     La otredad tiene como lenguaje el Decir, es a través de 

este que se expresa el rostro, la apertura y sinceridad. No 

es un lenguaje descriptivo, que se estructura a través de 

un esquema o sistema cerrado, en el lenguaje del Decir 

se hace presente lo inabarcable e intocable ósea lo 

enigmático, lo desconocido. En el decir se da una especie 

de religar, entendiendo esto como un tender un lazo de 

proximidad con el otro. Es por ese medio que me hago 

responsable del Otro, de mi interlocutor, se trata pues del 

lenguaje que asume la ética como punto de partida.  

     No podemos hablar de lenguaje sino existe 

previamente un alter, otro. El punto de partida para el 

diálogo es el yo mismo, el cual desde su interior reflexiona 

o se cuestiona. A su vez se encuentran los interlocutores 

externos con los cuales se puede experimentar tanto lo 

familiar como lo desconocido. En lo idéntico y a su vez en 

lo distinto encontramos la motivación al diálogo, en el 

enfrentamos lo desconocido y la distancia. Ya que el 

lenguaje es nuestro medio de encuentro, que no de 

igualación, entre el yo y el otro.  

     Habiendo dado unos leves trazos sobre lo que es el 

Decir corresponde ahora tratar de delinear a que nos 

referimos cuando decimos lo Dicho. Cuando hablamos de 

lo Dicho, Lévinas advierte que estamos frente al lenguaje 

convencional, una manera de uniformar, delimitar y definir. 

En lo dicho no hay cabida para la sensibilidad, lo subjetivo 

o particular. Es un espacio de máscaras donde los rostros 

se ocultan, dejando de lado la responsabilidad por la 

verdad del yo, ello oculta la vulnerabilidad y niega la 

desnudez, propia del acontecimiento de la 

otredad.(Lévinas,2016, p. 108)  

     Podemos decir entonces que el lenguaje de la alteridad 

no pasa por lo dicho sino por el Decir, ya que lo Dicho pasa 

por lo formalizado, categorizado tomando como referente 

las representaciones que el pensamiento produce en 

torno a su experiencia empírica. Es finalmente el medio de 

comunicación de lo regular, lo inmutable extraído de lo 

plural y con ello negando la pluralidad misma.  

     ¿Qué ocurre cuando se requiere de una comunicación 

formal? Como entre la población indígena y las 

instituciones de salud. Para Lévinas se trataría de un 

momento en el cual el decir se subordina a lo dicho. En 

ese sentido lo dicho adquiere la forma de organizador y 

traductor de lo que encontramos ante nosotros, sistemas 

de signos compartidos. Si bien dicha subordinación se 

convierte en una traición al decir, es un ejercicio necesario 

para lograr a través de su subordinación la manifestación 

del decir mismo. Lo dicho se aferra y cobra sentido en la 

tematización y está en la ontología entendida como lo que 

se sabe acerca del ser. Pero que acontece cuando dicha 

ontología de principio no es del todo compartida dado que 

los contextos culturales se pueden entrecruzar, pero de 

base son distintos uno de otro.  

 

1.4. Sobre el diálogo intercultural 

 

     Creemos que dicho ejercicio de diálogo donde se 

prepondere una postura próxima a Lévinas tiene que ser 

guiado por una visión clara de qué perspectiva 

comunicativa se parte, de tal manera que se priorice el 

diálogo y el encuentro y se evite el ejercicio discursivo 

como otra forma de dominio. A fin de aclarar esta idea, y 

siguiendo los trabajos realizados en favor del diálogo 

como uno de los instrumentos necesarios para la 

transformación social, nos aproximamos a autores como 

Jürgen Habermas, Karl Otto Apel y Enrique Dussel. 

     Sobre el propósito que siguen las diferentes formas de 

comunicación, Habermas las ha caracterizado como la 

acción teleológica, normativa, dramatúrgica, y la 

comunicativa. La primera, la acción teleológica se 

encuentra orientada hacia una relación utilitaria con 

arreglo a fines, donde los hablantes se comunican a fin de 

influir en su interlocutor y sacar de ello el mayor provecho; 

la acción normativa tiene como fin reafirmar los valores 

previamente compartidos; la acción dramatúrgica tiene 

como fin la mera expresión personal. Por último, la acción 

comunicativa tiene como propósito la “Interacción 

simbólicamente mediada, que se orienta de acuerdo con 

normas intersubjetivamente vigentes. Estas normas 

definen expectativas recíprocas de comportamiento y 

tienen que ser entendidas y aceptadas, por lo menos, por 

dos sujetos agentes. La meta de la acción comunicativa 

es el acuerdo o entendimiento” (Habermas, 1983, p.137) 

     Avanzando sobre la propuesta de la acción 

comunicativa, Karl-Otto Apel advierte que para que este 

ejercicio comunicativo sea realizable, tiene que partir de 

una comunidad real de comunicación y de una 

racionalidad discursiva, la cual se construye como una 

forma particular de comunicación de normas 

“consensuables” de la moral y el derecho, y como un 

discurso argumentativo para el principio de la ética (Apel, 

1998, p.147)  

     El diálogo tiene siempre un contexto socio-histórico y 

cultural que permite a los interlocutores una comunicación 

con sentido, ésta será para Apel la Comunidad Real de 

Comunicación. Frente a este tipo de comunidad nuestro 

autor nos plantea la posibilidad de una Comunidad Ideal 

de Comunicación, en la cual los interlocutores, más allá 

de su eticidad concreta, se ven implicados como 

argumentantes en un diálogo que reconoce como 

condición una serie de presupuestos e ideales 

universalmente válidos (Apel,1998, p.157), tales como la 

corresponsabilidad o la igualdad de derechos en cuanto 

participantes en el ejercicio comunicativo. 

46 



Publicación semestral, Ciencia Huasteca Boletín Científico de la Escuela Superior de Huejutla, Vol. 14, No. 27 (2026) 35-48 

 

 

    Si tomamos en cuenta este salto, en el cual el sujeto no 

es la condición última del conocimiento sino la comunidad 

de comunicación real, ésta, en su condición ideal, nos 

puede permitir ir en búsqueda de una nueva posibilidad, 

que sería la comunidad ideal de comunicación, normada 

por un lenguaje idealmente conformado o trascendental. 

Es pues responsabilidad de la comunidad ideal de 

comunicación la racionalidad de las reglas o normas 

éticas, así como la conformación de la sociedad de la cual 

forma parte.  

    Sobre este punto nos advierte Enrique Dussel los 

límites de dicha afirmación, ya que el problema que nos 

plantea la comunidad ideal de comunicación es que es 

eso propiamente, una situación ideal. Es necesario 

establecer una relación efectiva entre la comunidad real y 

la comunidad ideal de comunicación para poder conseguir 

los consensos que han de generar las transformaciones 

que requiere la sociedad. 

     Para ello será necesario ir más allá de los límites del 

sujeto o de las diferencias interétnicas hacia el encuentro 

con el Otro. Aunque la propuesta de Habermas y Apel 

presentan esta posibilidad, su límite se cumple en el 

momento en que en la dialéctica que se proponen no se 

advierte la necesidad de salir de sí mismos o del propio 

horizonte cognitivo, hecho vital, ya que sólo en la 

búsqueda del horizonte comprensivo del Otro se logra un 

nuevo conocimiento. 

     Dussel incluye en su construcción teórica la propuesta 

de Emanuel Lévinas la cual le ayudará a dar razón de una 

realidad concreta que surge en el momento que 

reconocemos la plena existencia del Otro, misma con la 

cual cada persona es responsable de reconocer su 

libertad y exterioridad.(Dussel, 1994, p. 18)  La forma de 

recuperar la propuesta de Lévinas fue llevando su 

planteamiento ético de lo individual a lo colectivo e 

históricamente situado. Dussel reconoce en los proyectos 

de sociedad que surgen alrededor de América Latina y el 

resto del tercer mundo, al igual que en el aspecto 

ontológico, la repetición de un pensamiento totalizante 

que se guía a través del ideal modernista europeo; de esta 

manera, al relacionar esta propuesta socio-histórica con la 

otredad advierte que todo aspecto sociocultural que en su 

originalidad procure lo distinto, queda vedado, de esta 

manera la negación de la otredad se convierte para los 

fines de los grupos de poder en un instrumento ideológico 

de opresión. 

     Sumando lo anterior y volviendo al planteamiento del 

diálogo, Enrique Dussel acepta la necesidad de una 

comunidad ideal de comunicación, pero señala que se 

requiere una verdadera inclusión del Otro para generar la 

situación consensual de verdad. Los planteamientos que 

genera Apel de manera abstracta deben de tener una 

referencia a los sujetos concretos, personas irrepetibles, 

bajo una situación sociocultural concreta que les hace 

irreductibles a una universalización conceptual, pero que 

por lo mismo plantea la pregunta del cómo propiciar la 

inclusión: 

“Las exigencias del oprimido, de aquellos que se 

encuentran ‘más allá’ del sistema, destruyen el velo de la 

pretendida universalidad de la sociedad concreta. La 

irrupción del pobre desenmascara el carácter ideológico 

del consenso fáctico” (Dussel, 1994, p.20) 

    El Otro puede ser cualquiera en cuanto diferente a la 

totalidad. Se trata en especial de aquel que ha sido 

negado por la historia; aquello que al ser algo más que la 

totalidad se convierte en gratuidad y novedad. En el 

contexto latinoamericano y del Tercer Mundo el Otro 

adquiere prontamente el rostro del marginado, del pobre, 

del indígena, entendido tanto en lo individual y como 

pueblo.  

     En ese sentido y siguiendo a Dussel, consideramos 

que para comprender la otredad no se puede hacer desde 

un acto meramente cognitivo, sino a través del encuentro 

y la relación directa. Se trata en realidad de un proceso a 

lo largo del tiempo que inaugura la posibilidad de la 

comprensión, es el encuentro “cara a cara”. La 

aproximación verbal en ese sentido tiene que 

encaminarse a romper los propios horizontes 

interpretativos, de esta manera se abre camino a lo que 

denomina Dussel la “destotalización”,(Dussel, 1994, p. 21) 

al poner en duda el propio mundo de la vida y reconocer 

los límites que le conforman. La plena comprensión del 

Otro no es el ideal único, ya que ningún ser es un ser 

acabado; todos se encuentran en un proceso constructivo 

fundamentado en el propio mundo de la vida y contexto 

histórico, se trata en otras palabras, de un proceso 

continuo basado en la relación y el encuentro. 

 

Referencias 

 

Apel, K.-O. (1998). *Teoría de la verdad y ética del 

discurso*. Barcelona: Editorial Paidós. 

Buber, M. (1997). *Diálogo y otros escritos*. Barcelona: 

Ediciones Riopiedras. 

Buber, M. (2003). *El camino del hombre*. Buenos Aires: 

Editorial Altamira. 

Buber, M. (2017). *Yo y Tú*. México: Editorial Herder. 

Dussel, E. (1973). *Para una ética de la liberación 

latinoamericana: Tomo 1*. Buenos Aires: Editorial Siglo 

XXI. 

Dussel, E. (1994). Debate en torno a la Ética del Discurso 

de Apel. Diálogo Filosófico Norte-Sur desde América 

Latina. México: Editorial Universidad Autónoma 

Metropolitana. 

Habermas, J. (1983). *Teoría de la acción comunicativa: 

racionalidad de la acción y racionalidad social*. Madrid: 

Editorial Taurus. 

Lévinas, E. (2006). Ética como filosofía. *Revista A Parte 

Rei*, (43). 

47 



Publicación semestral, Ciencia Huasteca Boletín Científico de la Escuela Superior de Huejutla, Vol. 14, No. 27 (2026) 35-48 

 

 

Lévinas, E. (2016). *Totalidad e infinito*. México: 

Editorial Herder. 

Lévinas, E. (2019). *Humanismo del otro hombre*. 

México: Siglo XXI Editores. 

 

48 


