https://repository.uaeh.edu.mx/revistas/index.php/huejutla/issue/archive

' | ®
LF H Ciencia Huasteca Boletin Cientifico de la Escuela Superior de Huejutla
’ - Publicacion semestral, Vol. 14, No. 27 (2026) 35-48

Ciencia Huasteca

Boletin Cientifico de la Escuela Superior de Huejutla

ISSN: 2007-493X

Repensando la otredad desde la filosofia de Emmanuel Lévinas, con un enfoque
intercultural

Rethinking Otherness from the Philosophy of Emmanuel Lévinas, with an
Intercultural Approach

Fernando de Santiago Rivero Sanchez 2

Abstract:

This research takes as its starting point the ethical-philosophical proposal of Emmanuel Lévinas regarding Otherness. In this sense,
we develop this perspective, taking into account the idea of otherness. The above is to characterize, in principle, how philosophy has
represented the other, which will help us distinguish concepts and use them appropriately according to the philosophical anthropology
proposed by Lévinas. From there, we will develop fundamental concepts in Lévinas anthropological perspective, such as face,
responsibility towards the other, the relationship between the other and the self, the value of dialogue, in order to apply them to

intercultural dialogue."”
Keywords:

Otherness, interculturality, dialogue, responsibility towards the other.

Resumen:

La presente investigacion recupera como punto de partida la propuesta ético-filoséfica de Emmanuel Lévinas en torno a la Otredad.
En ese sentido desarrollamos dicha perspectiva, tomando en cuenta en principio la idea de otredad. Lo anterior a fin de caracterizar
en principio cémo la filosofia a representado al otro, ello nos ayudara a distinguir conceptos y utilizarlos adecuadamente acorde a
la antropologia filoséfica propuesto por Lévinas. A partir de ahi desarrollaremos conceptos fundamentales en la perspectiva
antropoldgica de Lévinas, tales como rostro, responsabilidad sobre el otro, la relacidn entre el otro y el yo, el valor del didlogo, a fin

de aplicarlos al didlogo intercultural.

Palabras Clave:

Otredad, interculturalidad, didlogo, responsabilidad sobre el otro.

Introduccién

La politica intercultural de la Secretaria de Salud se ha
planteado en el contexto de integrar o favorecer una mejor
atencion por parte de la institucion a la poblacién en
general y tomando en cuenta las particularidades
culturales de su poblacion objetivo. En buena forma lo
anterior implica pensar que cuando hablamos de
interculturalidad pareciera ser un hecho la bisqueda por
el reconocimiento de la otredad, pero ¢qué se entiende
por el Otro? ¢cémo lo vivenciamos en lo personal y a

través de las instituciones? A través de este capitulo
pretendemos dar respuesta a la primera pregunta
mientras que la segunda sera desarrollada mas
ampliamente en el tercer capitulo.

La otredad, como mencionamos anteriormente, vista
desde la institucionalidad de la salud, asi como a través
de la sociedad mayoritaria es un hecho que no se termina
de dilucidar en sus alcances, tanto en la practica como en
lo racional. Ya que se da por hecho la otredad en si y la
vision sobre ella, como quizas la Unica o la correcta. Es
decir, se tiende a propiciar una perspectiva que centra su
respuesta en la oposicion entre los diferentes, lo cual en

@ Autor de Correspondencia, Universidad Auténoma del Estado de Hidalgo | Escuela Superior de Huejutla | Hidalgo | México,

https://orcid.org/0000-0003-1567-2742, Email: fernando_rivero10143@uaeh.edu.mx

Fecha de recepcion: 20/06/2025, Fecha de aceptacion: 27/10/2025, Fecha de publicacion: 05/01/2026

DOI: https://doi.org/10.29057/esh.v14i27.15353

E% MG HD


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es

Publicacion semestral, Ciencia Huasteca Boletin Cientifico de la Escuela Superior de Huejutla, Vol. 14, No. 27 (2026) 35-48

este caso nos lleva a pensar en oposicion a los actores
sociales de interés para este trabajo, que son la institucion
publica de salud, y el personal de salud, en oposicion con
los integrantes de las comunidades indigenas, asi como
las comunidades en si.

Sobre la interaccion en una condicién de oposicion que
entablan dichos actores, podemos identificar a través de
la historia de las ideas, que esta no es extrafia ni algo que
este fuera de la logica sociocultural y filoséfica de
occidente. Sin embargo, concebimos que podemos
repensar la otredad desde una perspectiva inicialmente de
reconocimiento de la posibilidad de la otredad
completamente otra, asi como de respeto a la otredad en
si. Es por ello por lo que nos hemos propuesto trabajar
este tema en el presente capitulo.

1.1. Desde donde pensar la otredad

Empezaremos por decir que no es que no resultara de
interés el otro para la filosofia o las diferentes ciencias.
Hemos de comentar que desde las ciencias sociales, la
preocupacion por comprender la otredad la advertimos
claramente desde la fundacién misma de la disciplina de
estudio. Por igual es visible aun en los principios de las
ciencias antropolégicas y aun mas, de la filosofia. En ese
sentido, para aproximarnos a el acontecimiento filoséfico
de la otredad he de recuperar la explicacion que realiza el
filosofo Enrigue Dussel, sobre como el pensamiento
occidental ha negado la otredad otra.

Hemos sefialado al final del parrafo anterior la idea de
otredad otra, misma que pareciera ser redundante. Pero
dicha conjunciéon de palabras adquiere sentido cuando
reconocemos como punto de partida la propuesta
filosofica desde la cual se piensa y en contraposicion a
qué.

El filosofo Enrique Dussel hace notar que, si bien desde
la antigliedad esté presente la dialéctica de lo mismo y lo
otro, ha pasado desapercibido el que dicha dialéctica
puede seguir una doble via. Por un lado, lo otro en lo
Mismo, como di-ferencia y el Otro ante lo Mismo, como di-
stinto.

Para dar explicacion nuestro autor nos refiere al origen
latino de la palabra castellana “di-ferencia” la cual esta
compuesta por dos particulas dis- (con la significacién de
divisidon o negacion) y el verbo ferre (llevar con violencia,
arrastrar).

En ese sentido Dussel, nos explica que lo diferente es
lo arrastrado desde la identidad, in-diferencia originaria o
unidad hasta la dualidad. La di-ferencia supone la unidad:
lo Mismo (Dussel, 1973, p. 102). Lo diferente podriamos
decir que tiene un mismo origen, un punto de partida
dentro de una Totalidad, desde donde no se concibe
separacion alguna. Es posible que cuando hablemos de lo
humano, entramos en este tipo de discurso. Ya que

totalizamos haciendo diferencias entre los pueblos sin
llegar con ello a plantear la idea de lo distinto. Es como
suponer la unidad entre los seres, negando alguna
condicion de distincién, lo anterior nos lleva a hablar con
mayor claridad sobre la palabra “distinto”.

Siguiendo la explicacién, tenemos la palabra dis-tinto
(de dis-, y del verbo tinguere: pintar, poner tintura) para
nuestro autor esta palabra indica la diversidad y no supone
una unidad previa. Es lo separado, no necesariamente
procedente de la identidad que como Totalidad los
comprende. (Dussel, 1973, p. 102)

“Lo Mismo” y “el Otro” dis-tintos pueden, por su parte,
en su curso paralelo (diverso), advertirse como si mismos,
y retrayéndose sobre si, alejarse o huir del Otro (a-versio),
o, por el contrario, cambiarse, trans-ducirse o converger
hacia el Otro, en la solidaridad o circularidad abierta del
movimiento del dialogo (cum o circum-versio). Por ello la
dis-tincién podra ser vivida diversamente: como a-versioén
0 con-version al Otro, y en ello consistira toda la eticidad
de la existencia. (Dussel, 1973, p. 102)

Lo distinto se hace patente en cada persona, la
distincion como una forma de aperturar los ojos hacia lo
no propio lo totalmente ajeno, pero que en el caso del
hombre es a su vez préximo. Para que nos sea proximo el
Otro como distinto, requerimos de una actitud no tanto
racional que parta del pretender conocer al otro desde la
Mismidad, sino una actitud de acogida que permita el
acontecimiento de la otredad completamente otra o
distinta a través del didlogo.

El decurso de estas palabras nos habran de ir llevando
paulatinamente a nuestro autor base Emmanuel Lévinas,
pero previo quisiéramos recuperar los postulados a los
cuales él hard frente al resaltar la valia de el Otro
completamente otro y como ello transformara la filosofia.

1.2. “Lo Mismo” cosmo-légico entre los griegos.

Dussel recupera del documento El Sofista escrito por
Platon su metddica de refutacion y dialéctica. A partir de
ella, se contraponen la quietud y el movimiento, el sery el
no-ser, lo mismo y lo otro. Platébn deja ver en este
documento como aquellos elementos contrapuestos se
encuentran siempre incluidos en una Totalidad que los
abarca, comprende vy justifica. Sin embargo, cual aporia
los contrapuestos no pueden resolver su cuestién, pero
Platon opta por eliminar una de las opciones exaltando la
otra muy a pesar de que ambas son posibles. Algo que, a
final de cuentas, Platon no pone en cuestion es que ambas
posiciones se sustentan en la Totalidad.

“Cabe destacarse que "lo otro" dice referencia a "lo
mismo”; "lo otro es otro por respecto (pros) a otro; lo otro
tiene necesariamente, para ser lo mismo que es, una
respectividad a otro" Lo otro de lo otro es "lo mismo";
mientras que lo mismo de "lo mismo" es él mismo. Por ello,

36



Publicacion semestral, Ciencia Huasteca Boletin Cientifico de la Escuela Superior de Huejutla, Vol. 14, No. 27 (2026) 35-48

y pensando en esta primacia podria decirse que "lo Uno y
lo Mismo no se diferencian en nada, porque cuando se
hiciera lo Mismo se haria lo Uno, y cuando lo Uno: lo
Mismo". (Dussel, 1973, p. 107)

La Mismidad se convierte en el centro de todo lo que

existe, sea diferente o “lo otro”. Por mucha distancia que
tome respecto a lo Mismo, a final de cuentas se
encuentran dentro de lo mismo que lo integra todo aun
siendo diferente. Lo otro no dejara de ser meramente
diferente y por ende Dussel nos advierte que, para Platon
la Totalidad, sea ésta pensada o impensada, indica el
ultimo ambito de su filosofia. Fuera de la totalidad no hay
nada.
Algo que podemos recuperar del pensamiento griego
clasico es que su concepcién de la otredad va desde la
perspectiva de lo diferente. Esto es, el otro no puede darse
distintamente sino como diferencia interna. Es una
totalidad divino-cosmoldgica, neutra pues no existe una
otredad otra, ya que como totalidad todo lo abarca. Es por
lo que Dussel, concibe que el pensar griego no pudo ser
sino una cosmo-logia, una fisio-logia. (Dussel, 1973, p.
108)

En el transito de la historia y el pensar occidental, la
modernidad viene acompafiada por un proceso de
secularizacién. Lo cual significa, dejar de lado el pensar
Divino y la creacion de Dios, lo que desde la perspectiva
de nuestro autor arrincona la totalidad en el hombre solo.

1.2.1. Lamodernidad y la otredad en cuestion

Contrario al pensamiento antiguo, cuando la totalidad
era capaz de determinar nuestra persona cual una
tragedia donde el destino va bajo el designio de los dioses,
o0 lo que podriamos denominar el regreso o determinacion
dada por el origen. En la modernidad se recupera la
necesaria responsabilidad de la praxis auténoma de cada
individuo. Es por lo anterior, que de la tragedia pasamos
al drama, donde la autodeterminacion definira la
consecuencia de los actos.

Del pensamiento moderno se ha desterrado la
concepcion de destino que partiera de la totalidad de la
cual el hombre dependia. Tras dicho acontecimiento
racional, queda tan sélo el hombre, el “alguien” una
Totalidad completamente distinta de la de los griegos. Una
Totalidad que se habrd de vivir completamente en
soledad, el conocido “ego cogito”. Fuera de ello no hay
nada, es ahi donde se instaura el horizonte de lo humano,
dentro del ambito de las ideas claras y distintas, en el

* Por logoldgico habremos de entender, y esto siguiendo a
Dussel, como un momento de la persona, de la substancia
humana, de la subjetividad, el cogito o comprensién
expresion de una totalidad radical.

orden trascendental de la razén pura (Dussel, 1973, p.
108).

El yo como Totalidad parte del ego, o como diria
Heidegger del Dasein. La Totalidad vista desde la
modernidad para Dussel es mas bien logo-légica’,
contraria a la Totalidad de los antiguos griegos que
pasaba por una concepcion cosmoldgica. EI hombre
moderno, a partir del paradigma del sujeto racional
cartesiano, se convierte en una Totalidad solipsista (vista
como yo 0 como nosotros), en ese sentido no existe
alteridad radical. De esta manera aquel que pudiéramos
llamar “el Otro” queda neutramente incluido en “lo Mismo”,
una inclusion que le da la categoria de “lo otro”. (Dussel,
1973, p. 107)

Con el tiempo las justificaciones teérico-filosoficas van
llevando a la comprension de lo que es el hombre,
llevandolo hacia un encierro cada vez mas radical. De
forma tal, que se introyecta a “el Otro” en “lo Mismo”, hasta
gue la Totalidad que representa cada individuo, lleva a una
imposibilidad de la alteridad real. Lo anterior se vera
manifestado en el pensamiento y filosofia de Hegel, autor
gue recuperaremos mas adelante.

Continuando sobre los derroteros de la historia de la
filosofia, Dussel reconoce en la teoria de Descartes un
proceso de involucion en su dialéctica. Dicha involucion
inicia tras el paso de la experiencia cotidiana y sensible
corporal, hacia el encierro en la mismidad del “ego cogito™:
"de suerte que este yo, es decir, mi alma (res cogitans),
por la que soy lo que soy, es enteramente distinta del
cuerpo, y alin es mas facil de conocer que el cuerpo, y que
si no hubiera cuerpo no dejaria de ser el alma lo que es".
(Dussel, 1973, p. 109)

Se trata de una negacion tedrica de cualquier vinculo
positivo 0 necesario entre el cuerpo y la razén, o como
diria Descartes, el alma. Por lo tanto, el cuerpo se vuelve
una especie de lastre para lo que realmente es cada
individuo “un alma”, ésta completamente extrafia al cuerpo
que pudiéramos decir habita. Cualquier reflejo que venga
desde la corporeidad sensible, es prontamente definido
como irreal’.

La propuesta de Descartes lleva a la imposibilidad del
encuentro o de la interpersonalidad. Lo anterior dado que
el Otro en cuanto otro percibido sensorialmente y
aprehendido por la razén, pierde toda condicion de
otredad. Ya que el alma es una res cogintans,
radicalmente extrafia de la res extensa (el cuerpo) a través
de la cual somos en el mundo y aparecemos al Otro. Sin
embargo, Descartes abre la posibilidad de la alteridad,
esto bajo laidea de lo Infinito (Dios). (Dussel, 1973, p. 109)

T Si esto es asi, como podemos abrirnos a la exterioridad.
La soledad de ego que requiere encontrar “el Otro” serd una
de las busquedas del pensamiento moderno.

37



Publicacion semestral, Ciencia Huasteca Boletin Cientifico de la Escuela Superior de Huejutla, Vol. 14, No. 27 (2026) 35-48

Ahora hablemos de la propuesta de Kant, cuando él
nos habla sobre la idea de la otredad lo realiza desde su
concepcién ontoldgica. El tratar de entender la otredad
como fenémeno nos aproxima a la idea de lo fisico y
biolégico, un ente mas. La otredad ha desaparecido
racionalmente del saber y del conocer, se ha convertido
en un tema de fe racional. “El hombre en cuanto noumeno,
no se puede conocer, sin embargo, participa del Reino de
los fines, de las almas, de Dios.” (Dussel, 1973, p. 109) Es
en este ambito donde “el Otro” es persona, es un alguien,
pero regresando a la idea del noumeno, este alguien no
es objeto de la razén, ni de la voluntad, se trata de un
supuesto, un postulado de fe. La relacion que nos plantea
Kant con “el Oftro” es exclusivamente moral vy
principalmente como un acto de fe existencial. Podemos
referirnos al Otro desde esta dimension mas no desde una
perspectiva racional. (Dussel, 1973, p. 110)

En el proceso sobre como se fue encubriendo la
otredad negando su posibilidad, tiene que hacerse
presente Hegel. El cual, en principio propone una
dialéctica que se dirige cada vez con mayor profundidad
hacia el interior del ser humano, haciendo una escision
con el exterior. En principio nos habla sobre la conciencia,
la cual concibe como el aparecer del Espiritu, siendo este
radicalmente el Absoluto mismo. De esta manera nos dice
que, ‘la conciencia es el fenémeno (aparecer) del
Absoluto, la ciencia de la conciencia es la fenomenologia”

En ese sentido la fenomenologia es un momento del
sistema en el que el Absoluto se hace patente “para-si-
mismo”. Propiamente como conciencia sensible vy
representativa, siempre partiendo del mundo objetual o
como se dijo anteriormente, sensible.

Cuando se habla de la autoconciencia Hegel refiere a
gue la conciencia en principio es solipsista. Lo que se
entendia como lo otro en realidad nunca estaba separado
de la totalidad representativa, en ese sentido la
autoconciencia seria un paso mas alla del espiritu.

En la autoconciencia, cual acto aparente de magia “lo
otro” como exterior desaparece, y lo Absoluto, entendido
como conciencia, se desdobla: acontece entonces tanto
“lo interior”, como “el interior que mira” a lo interior. En este
acto también desaparece cualquier forma de mediacion en
tanto algo otro que ellos.

La dialéctica que en principio se desarrollaba a través
del hombre y los fendmenos, pierde el sentido de
busqueda de lo externo. De tal forma que dira Dussel, que
la dialéctica de Hegel involuciona hacia el interior de la
conciencia. La idea del saber de lo otro, aquello sensible
e intelectual, frente a la autoconciencia a desaparecido,
generandose Unicamente un saber de si mismo.

“El pasaje del reino sensible-entendimiento al de la
autoconciencia es un “"entrar en el Reino acogedor

* Dussel, “Para una ética de la liberacion latinoamericana”,
113.

[einheimische: al entrar en su propio pago] de la verdad"
ya que el reino de la inmediatez de la conciencia ocultaba
el ser de lo otro (estaban las cosas en su no-verdad obvia,
natural, cotidiana).” (Dussel, 1973, p. 110)

Bajo la propuesta dialéctica de Hegel viene entonces
pensar que si la autoconciencia fuera identidad
indiferenciada consigo misma, el proceso dialéctico habria
terminado. Pero no es asi, para Hegel en realidad el
proceso dialéctico apenas comienza.

El absoluto que tiene como forma de manifestacion la
conciencia, se divide en dos extremos di-ferenciados,
veamos cuales. Los opuestos en el interior de “lo Mismo”
como vida, cuya mutua referencia es la apetencia, deseo
de la conciencia inmediata por si misma como algo vivo:
“El objeto del deseo es algo vivo”. (Dussel, 1973, p. 110)
Aquello que se concibe como vivo tendra su manifestacion
como ‘“lo otro” opuesto y como “lo mismo” que €l es.
Pudiéramos decir que lo absoluto desea vivir, es por ello
gue se divide en la oposicion entre la autoconciencia y la
vida.(Dussel, 1973, p. 110) Cuando esto acontece la
diferencia solo tiene autonomia en la conciencia como un
algo para otro. En el sentido opuesto encontramos a la
autoconciencia para la cual la vida se manifiesta como la
di-ferencia, lo otro.

En esta dialéctica el deseo no se agota convirtiéndose
en una movilidad infinita. Cuando el deseo es de dos
autoconciencias la forma en que se da la conciliacion es a
través del retorno como satisfaccion. De esa forma “La
autoconciencia s6lo alcanza su satisfaccién en otra
autoconciencia”

Una vez que se da el encuentro entre dos
autoconciencias se abre la posibilidad del reconocimiento.
En ello caben por lo menos dos posibilidades el
enfrentamiento de dos momentos de la autoconciencia
como es la dialéctica del amo y el esclavo y la otra el
reconocimiento pleno, pero a final de cuentas son
movimientos progresivos de una Unica autoconciencia.
"Este movimiento de la autoconciencia se representa...
como el hacer de una de ellas (des Einen)... pues la otra
es igualmente autbnoma, encerrada en si misma (in sich
beschlossen) y no hay en ella nada que no sea por ella
misma...” (Dussel, 1973, p. 113)

La otredad en ese sentido se convierte en una
mediacion que permite que la autoconciencia se
reconozca. Pero no desde la exterioridad sino desde si y
para si. Lo absoluto que se hace patente en las
conciencias es el que se reconoce por ellas. Asi pues, la
autoconciencia logra su realizacion mediante “otra”
autoconciencia.

A final de cuentas dichas autoconciencias no escapan
a la Totalidad sea en la dialéctica del Amo y el esclavo

38



Publicacion semestral, Ciencia Huasteca Boletin Cientifico de la Escuela Superior de Huejutla, Vol. 14, No. 27 (2026) 35-48

donde el esclavo es “lo Otro” del sefior, queda incluido en
“lo Mismo”, o por el contrario si hay dos autoconciencias
gue se mueven dialécticamente por mediaciéon mutua, se
convierten en un nosotros que fungen el papel de
Totalidad. Acontece pues la diferencia “lo Otro” que no es
como tal “el Otro”, por tanto, no deja de ser parte de “lo
Mismo”.

Es por ello por lo que, lo que Hegel plantea como
opuesto, nunca se abrira desde su concepcion tedrica a lo
nuevo a lo completamente Otro. Es como un caminar en
circulo moviéndose dentro de “lo Mismo” negando
cualquier condicion de Alteridad auténtica. La Totalidad
como cuspide del pensamiento filoséfico moderno,
propiciara que los siguientes fildsofos tiendan hacia la
bdsqueda de eludirla a fin de dar otra mirada sobre la
Otredad.

Arribamos a Husserl quien identifica en el “nosotros”

gue esta constituido por mi yo empirico y el de los otros lo
cual da forma a la Totalidad de sentido, a la relaciéon que
se establece entre el yo y el td. La cual en cierta forma se
sigue configurando dentro de la totalidad que es a su vez
originaria y constituyente.
"En el interior de la trascendencia originaria de la ipseidad
o de la Selbstheit se discierne una polaridad que hace
surgir a la vez el ego y el alter-ego, dimensiones
complementarias, reciprocas y antitéticas de una relacion
dialéctica".” (Dussel, 1973, p. 113)

Por tanto, la comunidad que se pueda establecer entre
yo o el “para mi mismo” y el alter ego constituido “en mi”
como extranjero forma parte de lo mismo ya que el “en mi”
es en realidad aquella interioridad que es irrebasable del,
denominado por Husserl, “ego trascendental”, se trata a
final de cuentas de “lo Mismo”. Otro ego irreal, ilusorio.

1.3. El otro en cuanto otro

Tras el recorrido histérico previamente realizado, ahora
corresponde acercarse a una posicion distinta sobre el
valor y condicién de posibilidad de la Otredad o “el Otro”.
La pregunta que a continuacién quizds tendria que
guiarnos es ¢Qué de diferente aporta Lévinas en cuanto
al pensar la otredad?

A ello tendria que responder que, por lo menos a lo que
la otredad corresponde, lo que nos propone es desandar
los derroteros clasicos y aun modernos del conocimiento.
Aquel extraer e identificar las caracteristicas de lo
observado, para realizar un modelo de aquello que se
muestra ante nosotros, no es suficiente ante el reto que
significa la otredad. En ese sentido la ontologia y su

* A. de Waelhens, La philosophie et les expériences
naturelles, Dussel, “Para una ética de la liberacion
latinoamericana”, 113.

herramienta la epistemologia nos llevan a colocarnos
frente a la otredad en una posicion tal que lo que
buscamos es definirle, ponerle limites dentro del campo
de lo cognoscible. Asi pues, nos lo apropiamos en forma
tal que lo otro se parece mas a lo propio en cuento que
apropiado por mis categorias cognitivas.

En otras palabras, no se trata de aproximarse a la
otredad cual objeto a definir, sino de una aproximacién
relacional. Si bien ello ya lo hemos practicado desde la
ilustracibn misma al considerar al otro en cuanto
semejante, el otro como igual; o si no, el otro en cuanto
diferente, resulta que no deja de ser una representacion
de lo que consideramos es la otredad.

A lo que nos invita Emmanuel Lévinas es a
despojarnos de las categorias totalizadoras para dar paso
a la manifestacion de lo particular, lo cual solo es posible
en una relacion donde se respeta la existencia del otro y
su palabra, sin pretender determinarla a través de la
razon. Para la filosofia esa forma de pensar la otredad es
propia de la Metafisica. Sobre dicho derrotero nos invita a
andar Lévinas. “En la metafisica, un ser esta en relacion
con algo que no podria él absorber; con algo que él no
podria comprender, en el sentido etimolégico de este
término.”(Lévinas,2016, p. 83)

1.3.1. La Metafisica como ética y como filosofia
primera, segun Lévinas

Cabria mencionar que, si bien el interés se traslada del
ser al ente, es en el ente donde se dice el ser. Algo de lo
gue nos advierte nuestro autor es que cuando
pretendemos priorizar el ser, lo que ocurre es que
subordinamos la relacion con alguien que es un ente, por
el ser del ente. Convirtiéndolo en una relacion impersonal,
lo que lleva a la dominacion del ente en pos de una
relacion de saber, dejando de lado algo fundamental en
las relaciones interpersonales: la condicion
prioritariamente ética de la relacién. Es por ello, que
partiendo desde una perspectiva metafisica no interesa el
ser, sino la expresion de este en el ente concreto de cada
uno. Y la aproximacion a dicho ente solamente puede ser
ética. Asi pues, para Lévinas la ética se instaura como la
filosofia primera. (Lévinas,2016, p. 42)

Apuntalando a la ética como filosofia primera,
advertimos en ella una funcion béasica. Cuando partimos
de la ética, el sujeto se ve liberado de todo pensamiento
previo. Generando un pensamiento insumiso, a ideas
previas sobre el ente al cual se plantea aproximarse de
forma racional. Lo que importa, es el Otro, asumiendo su
diferencia y particularidad, negando con ello cualquier

39



Publicacion semestral, Ciencia Huasteca Boletin Cientifico de la Escuela Superior de Huejutla, Vol. 14, No. 27 (2026) 35-48

intencién totalizadora que pudiera coartar la expresion real
del ente otro. Asi pues, al pensar lo humano, la filosofia
desplaza de su condicién inicial histérica a la ontologia,
como instrumento cognitivo totalizador, para dar paso a la
ética como instrumento liberador del pensamiento y claro
esta, en la revalorizacion del Otro en cuanto otro. (Lévinas,
2016, p. 11)

Al asumir dicha perspectiva filosofica algo que se

manifiesta al instante es la perdida de los limites
impuestos por la razén. Donde antes habia un objeto,
acontece desde la perspectiva de Lévinas el infinito:
“Lo infinito es lo propio de un ser trascendente en tanto
gue trascendente; lo infinito es lo absolutamente otro. Lo
trascendente es lo Unico ideatum de que en nosotros sélo
puede haber una idea: esta infinitamente alejado de su
idea, o sea, es exterior, porque es infinito.” (Lévinas,2016,
p. 46)

Algo que pareciera de lo mas contradictorio, el infinito
manifestado en lo particular. Pero es que aquello que
nombramos particular no es un objeto sino una persona.
Y esa persona al entablar relacion con otra, da cabida al
acontecimiento de lo infinito. Ya que ésta, en cuanto
alteridad, es inabarcable e incompresible, “irreductible a la
interioridad y que, sin embargo, no violenta la interioridad”.
(Lévinas, 2016, p. 225) En ese sentido la alteridad, el Otro,
acontece en el Yo como una presencia que solo es factible
en una relacion de mutua libertad. Si bien el Yo la piensa,
ese pensar se ve desbordado por el infinito (Lévinas,
2016, p. 225), trascendiendo asi de una relacién objetual
a una interpersonal.

Tras lo anterior una pregunta que quizas surge al
instante es ¢ cuéles son aquellos signos que nos presenta
el infinito a través del Otro? Hasta el momento hemos
desarrollado desde donde vamos a aproximarnos a la
otredad. Asi mismo hemos tratado de advertir que ocurre
frente al cambio de perspectiva, de una vision
prioritariamente ontoldégica a una metafisica. Bueno, a
continuacion, habremos de adentrarnos en la expresion
de lo infinito a través de la manifestacion de la otredad.
Ello requerird que dilucidemos el cédmo se manifiesta la
otredad y en qué forma nos interpela a través de la
relacion.

“El rostro como acontecimiento en la relacion entre la
mismidad del yo y la otredad, es una forma de apertura
hacia el infinito. Esto, al momento en que el yo se abre de
forma sensible a él. Trascendiendo de esta forma los limites
del yo, ya que me hago cargo de mi préjimo, le doy mi
atencion. Dicha actitud de apertura no s6lo me abre al
infinito, también me transforma ya que aprendo de la
otredad al ponerme a mi mismo en cuestion.

¥ No hay apropiacion dado que dicha manifestacion de la
otredad supera cualquier idea de lo que es el otro en mi.

1.3.2. El Rostro

“El rostro no es... se manifiesta”

Hablemos ahora sobre un concepto fundamental para
poder entender la propuesta de Lévinas, “el rostro”.
Comunmente referimos a esta palabra las caracteristicas
gue nos puede brindar una cara, pero no se trata
Unicamente de una parte del cuerpo humano como si
hiciéramos referencia al conjunto de nariz, ojos, boca,
orejas, etc. El rostro desde la perspectiva de Lévinas tiene
una condicién de profundidad que supera la dimension
material, el rostro es la forma en como se nos presenta el
otroy a la vez es el misterio que le arropa. Rostro también
es fragilidad, el rostro es apertura hacia el infinito".

Lévinas lo define de esta manera: “El rostro es
exposicion, desnudez, indigencia.” Si partimos de esa idea
podemos decir que el rostro no es aquello que
recuperamos del otro y nos apropiamos a manera de
definirlo y conocerlo, por el contrario. El rostro no puede
ser apropiado, sino mas bien es asumido como expresion
del otrof.(Lévinas,2016, p. 98) Expresion que refleja una
exposicion sin barreras, una desnudez tal que obliga al yo
a resguardarle en forma de responsabilidad por el otro.

Pero esta desnudez no es literal, o propiamente la del
cuerpo, es mas bien de indole conceptual. Es una forma
de desnudez que se expresa en la presentacién sin
barreras por parte del otro, donde no tiene referencia
alguna a un sistema de ideas. En ese sentido siguiendo a
Lévinas “el fendmeno que es la aparicion del Otro, es
también rostro”. (Lévinas,2019, p. 58)

Nuestros sentidos cual camara fotografica pueden
hacerse de laimagen que se presenta ante nosotros. Pero
en ello, no queda impresa la condicion de rostro, cual si
pudiéramos aprisionar lo inasible. Cuando acontece el
rostro estamos frente a lo inacabado, lo inagotable,
aquello que, al permanecer abierto, desnudo, es
trascendente. (Lévinas,2019, p. 59)

Pero como es que acontece el rostro, sobre ello
Emmanuel Lévinas nos dice “La manifestacion del rostro
es el primer discurso. Hablar es, ante todo, esta manera
de venir desde atras de su apariencia, desde detras de su
forma, una apertura en la apertura.” En ese sentido
estamos en presencia de la otredad misma, la cual sale
de cualquier representacion* para manifestarse en

t El rostro no concuerda con la representacion, ya que esta
va sobre la dimension del logos o la razon. Al querer
propiciar la concordancia entre lo representado y el rostro lo
que acontece es, una reduccion de donde lo visible se
conforma como objetivo. La objetividad de lo que define al
otro no es posible ya que esta es invisible, 6sea el rostro
siempre va a significar un mas alld de lo que se manifiesta
en el otro o de lo que muestra.

40



Publicacion semestral, Ciencia Huasteca Boletin Cientifico de la Escuela Superior de Huejutla, Vol. 14, No. 27 (2026) 35-48

apertura total. Algo interesante que nos presenta Lévinas
es que cuando acontece el rostro, no se trata del descubrir
de un mundo (Lévinas,2019, p. 59), sino que:

“Despojado de su forma, el rostro esta aterido en su
desnudez. Es miseria. La desnudez del rostro es
indigencia y ya suplica en la lealtad que me sefiala. Pero
esta slplica es exigencia. La humildad se une a la
grandeza. Y asi, se anuncia la dimension ética de la
visitacion.” (Lévinas,2019, p. 60)

Sobre la anterior afirmacién surge la pregunta, ¢ por
qué el rostro es miseria e indigencia?, nos atrevemos a
aventurar que lo es, porque el rostro es vulnerabilidad, al
no tener barreras. Al no presentarse como una imagen
Unica y total queda expuesto en la indigencia, en el
despojo como miseria. Es por ello por lo que el rostro nos
interpela, nos llama, aunque ese llamado puede tomar dos
rumbos. El de la tentacion de violentar al otro, hasta el
punto de privarle de la vida o usurpar su lugar; por otro
lado, estd el llamado que nos lleva a sumir dicha
vulnerabilidad a través de la responsabilidad”.

El tipo de experiencia que podemos vivenciar en el
acontecimiento del rostro tiene que ver con aquel préjimo
gue mira al yo, haciéndonos ver aquello que esta detras
de la mascara y lo que acontece para nosotros en el
encuentro. A saber, la condicion de mortalidad e
indefension, asi como el llamado a la trascendencia del yo
a través de la responsabilidad por el otro, cual si este fuera
el Unico en el mundo y que por tanto espera ser amado
por la propia persona.

La expresion del amor viene de la suplica que es el
rostro, misma que se torna exigencia. Ella proviene de una
responsabilidad que se hace compromiso para con el otro.
Asi pues, desde aquella vulnerabilidad el rostro nos
demanda, de forma tal que no podemos dejarlo en
abandono alguno.

Y es que la epifania del rostro obliga, exponiendo esa
idea Lévinas nos menciona “El rostro se me impone sin
gue pueda hacerme el sordo a su llamada, ni olvidarlo,
quiero decir, sin que pueda dejar de ser responsable de
su miseria. La conciencia pierde su primacia.”
(Lévinas,2019, p. 61) Cuan principal es para el hombre el
rostro, que la conciencia como aspecto de nuestra
voluntad de razon se pierde en un segundo nivel™. Una
primacia que es casi hatura, ya que en la conciencia no se

* Dicha responsabilidad se hace necesario ya que lo que esta
frente a nosotros es la fragilidad del otro, ante ella se hace
presente la posibilidad de la hospitalidad, pero asi mismo
puede surgir la violencia. Visto desde esta perspectiva y
tomado desde una condicion de poder es posible que en el
encuentro uno de los interlocutores opte por relacionarse
desde una situacion de violencia o imposicion frente a la
fragilidad del otro. En forma contraria, seria asumir la
responsabilidad ineludible por la fragilidad del otro. En ella

refleja lo absolutamente otro(Lévinas,2019, p. 61), de
acuerdo con nuestro autor.

De esta manera la revolucion filoséfica que representa
la postura de Lévinas, da un vuelco a la relevancia de la
conciencia, para dar paso a la ética como sustento de lo
humano, por sobre cualquier forma de ontologia fundante.
La visitacién del rostro trastorna al yo que trata de realizar
la conversion de lo infinito en finito. De esta manera, nos
sefala Lévinas, “el rostro desarma la intencionalidad que
lo sefiala. Se trata del cuestionamiento de la conciencia y
no de la conciencia del cuestionamiento.” (Lévinas,2019,
p. 61)

1.3.3. El sentido de la Responsabilidad

“La relacion entre lo infinito y lo mismo es una relacion
ética”

Algo fabuloso que podemos encontrar en Lévinas es el
hecho de que el hombre en su relaciéon con otros seres
humanos no solo mantiene una cierta socialidad, sino que
en dicha relacion se funda algo mas. Algo mas poderoso
y profundo que habrd de marcar el sentido del existir
mismo, se trata de la responsabilidad.

Y es que, como se menciond anteriormente, no solo
coexistimos uno junto al otro, sino que dicha relacion
conlleva un cierto grado de responsabilidad. Misma que
desde la perspectiva de Lévinas, se convierte en un
ejercicio radical o en otras palabras somos radicalmente
responsables del otro.

Para Lévinas cuando hablamos de responsabilidad, no
estamos directamente frente a un acto de eleccion. Ello
tiene que ver con el hecho de que, si bien el pensar esta
presente en ella, no es el punto de partida. Mucho antes
de poder elegir de forma libre, y ain mas, antes de ser
sujetos propiamente de conocimiento, somos desde ya
responsables del otro.

El aspecto de la eleccion y la libertad que pudiera tener
el sujeto para definir su responsabilidad por sobre el otro,
es posterior. Ya que la responsabilidad tiene una
condicion fundante, previa, dada a mi desde mi llegada a
este mundo. Soy heredero del otro y existo por él, por lo
tanto, soy responsable de la vida misma.

Ahora bien, cuando decimos responsabilidad no
necesariamente decimos obligacion. Esta, surge a partir
de una ley, un contrato juridico que exige de mi una

se hace evidente el abandono y desgaste al cual cada uno de
nosotros esta sometido arribando a una constante posibilidad
de morir.

T De tal forma que, si en la indagacién sobre la otredad
siguiéramos sobre los derroteros de la filosofia tradicional
que da énfasis a la busqueda del ser a través de la razén, nos
perderiamos en un ser neutral, universal siendo que el rostro,
como manifestacion de la otredad en realidad es
singularidad.

41



Publicacion semestral, Ciencia Huasteca Boletin Cientifico de la Escuela Superior de Huejutla, Vol. 14, No. 27 (2026) 35-48

eleccion racional. Contrario a ello la responsabilidad me
lleva hacia la innegable seriedad y gravedad del amor al
otro. Estamos en terrenos de la ética, pero una vez mas,
no una ética del deber ser, sino una ética que se aproxima
al placer y el dolor del otro.

Si bien dicha responsabilidad no aparece como si no
hubiera mas opciones, se nos presenta como la opcién de
vida que da profundidad y sentido a nuestra existencia.
Segun Emmanuel el hombre frente a la vulnerabilidad del
otro puede elegir entre hacerle dafio al grado de matarle o
hacerse responsables de él. Y es que la otredad significa
una apertura hacia lo infinito y en ese sentido hacia una
situacion en la cual el otro no se presenta como una
mascara o0 algo ya definido por condiciones de
salvaguarda o defensa, sino que el otro se nos presenta
como un ser vulnerable ya que la otredad no pretende ser
totalidad que defina o abarque a través de su hacer y su
palabra, sino una vulnerabilidad que se presenta tal cual
es, un infinito intocado que nos descubre nuestro propio
infinito a través del encuentro. De esta manera podemos
decir que la responsabilidad aparece cuando sucede el
otro, cuando se nos presenta su rostro. Rostro que se
devela sin ataduras, ni defensa, es vulnerabilidad pura.

A continuacion, quisiera citar una frase de Lévinas que
nos puede ampliar el panorama sobre la idea de
responsabilidad: “Ser Yo significa, por lo tanto, no poder
sustraerse a la responsabilidad como si todo el edificio de
la creacion reposara sobre mis espaldas.” (Lévinas,2019,
p. 62)

En los escritos de Emmanuel podemos encontrar una
antropologia bastante interesante ya que nos advierte que
nuestro yo no reside meramente en la isla de nuestra
existencia, sino que va mucho mas alla. El “Ser Yo”, como
acabamos de leer, no es ser pasivo o indiferente frente al
mundo, el “Ser Yo” es asumir nuestra responsabilidad por
sobre el otro a un grado de radicalidad que nos coloca
como sustentantes de la creacion misma.

Lo anterior no significa renunciar a ser, sino ser
plenamente. Y es que, si lo miramos desde una
perspectiva  filosofica, en particular como el
existencialismo, pensariamos que nuestra existencia esti
sustentada en nada, cual si hubiéramos sido escupitados
en el mundo sin mayor propdsito que el existir mismo,
llevandonos a tratar de sustentar de alguna manera el
sentido de nuestro ser Unicamente desde lo que logremos
configurar desde nuestro interior. Para Lévinas no es asi,
no somos escupitados en el mundo, al contrario, hubo un
Sery a su vez un cuerpo social que nos arropo y nos dio
sentido, fuimos sujetos de la responsabilidad de alguien
mas, una responsabilidad que peso sobre sus espaldas al
grado de permitirnos existir. Ello, de acuerdo con nuestro
autor, se replica en nuestra existencia al momento en que
salimos de nosotros mismos. Pero, acaso dicha

responsabilidad niega nuestro yo, nuestra libertad, a ello
responde Lévinas:

“‘Pero la responsabilidad que vacia al Yo de su
imperialismo y de su egoismo --aunque se trate de
egoismo por la salvacion --no lo transforma en un
momento del orden universal, sino que lo confirma en su
unicidad. La unicidad del Yo es el hecho de que nadie
puede responder en mi lugar.” (Lévinas,2019, p. 62)

Somos insustituibles, nos menciona Lévinas, el

egoismo es desterrado para dar paso a la expresion plena
del yo. Y es que el yo cobra valor y sentido al momento en
gue asume su responsabilidad, nada ni nadie podra hacer
lo que al yo le corresponde, alguien mas se podra hacer
cargo del otro, pero nunca como tl lo harias, nunca con tu
forma, fuerza y palabra. El infinito que tu representas se
ahonda al momento que la otredad cual infinito que es, es
asumido en tu responsabilidad. Los limites que habrias
impuesto al tratar de definirte como persona se habran
roto para dar paso al descubrimiento de nuevos aspectos
sobre ti mismo y del otro. Y del otro con mucho mayor
razén, pues no es meramente tu objeto de
responsabilidad, sino otro que en su fragilidad permanece
abierto indefinible. Para Lévinas el hombre tiene una cierta
hambre del otro, un deseo del otro, leamoslo en sus
propias palabras y después comentamos:
“Esto es el Deseo: arder de un fuego distinto a la
necesidad que la saturacion apaga, pensar mas alla de lo
gue se piensa. A causa de este acrecentamiento
inasimilable, a causa de este mas alla4, hemos llamado a
la relacion que une el Yo y el Otro idea de lo Infinito.”
(Lévinas,2019, p. 63)

Y es que el otro no es una totalidad cerrada, sino una
ventana a lo inabarcable tan enriquecedor que despierta
un hambre que no se sacia con lo ya determinado y finito.
Por igual el yo para el otro es otro, en ese sentido somos
ambos infinitos que se encuentran, pero no es un mero
encuentro de iguales sino uno donde la responsabilidad
del yo sobre el otro supera cualquier otra dimensién
posible del encuentro. Estamos, entonces, en presencia
de la relacién, una que une el Yo y el Otro en el campo de
lo infinito.

1.3.4. Elotroyelyo

Uno de los procesos mas fascinantes que podemos
identificar desde la perspectiva que nos propone Lévinas
es el de la conformacion del yo. Y es que el yo contrario a
lo que muchos pudiéramos pensar, no se trata de un ente
cerrado. Cual un Robinson Crusoe que vive y descubre el
mundo desde la isla que habita y que casi casi representa
al “si mismo”. Mucho se ha hecho desde la filosofia para
tratar de identificar qué es la personay lo que nos propone
nuestro autor es salir de la pregunta por el ser en si mismo
para trasladarla hacia la idea de la relacién. Y es que

42



Publicacion semestral, Ciencia Huasteca Boletin Cientifico de la Escuela Superior de Huejutla, Vol. 14, No. 27 (2026) 35-48

siguiendo sobre la perspectiva de superar el caracter
ontoldgico del conocimiento del hombre nuestro autor nos
advierte que el camino que nos permite dilucidar de mejor
manera aquello que somos es a través del otro.

En la relacion con el otro es donde acontece el yo, no
antes. Pensémoslo desde la dimension fisica y desde la
dimensién psicoldgica y social. En principio el yo como
ente corpéreo ni siquiera pudiera ser en aislamiento como
tal. Desde nuestro nacimiento requerimos del
acompafamiento de otro, en este caso nuestra madre, la
cual no sélo nos brinda la vida al nacer, sino que la va
forjando y llenando de sentido desde el primer dia,
dandonos el alimento, la palabra y el carifio que habra de
darnos fuerza para existir. Sin embargo, nuestra relacion
con el otro no se queda ahi, se va extendiendo hacia la
familia y posteriormente hacia circulos sociales mas
grandes en la medida que vamos creciendo. Nunca somos
realmente desde la soledad.

Y es que si quisiéramos caracterizar nuestra yoidad
esta tendria visos de nuestro paso por el mundo, y
recordemos que dicho paso esta marcado por la otredad,
aquellos otros que nos han acompafiado directa o
indirectamente con su presencia y su palabra, con sus
acciones y aun mas aquellos con los que entramos en
juego, en relacion creativa. De tal manera que el yo es
algo mas que individualidad es a su vez relacidn o en otras
palabras comunidad.

Algo que es importante reafirmar es que las personas
gue nos circundan muy a pesar de su proximidad no
pierden su condicion de otredad, aun ante la familiaridad
gue acompafa su presencia. Esa otredad de la cual
hablamos si bien es practicamente un hecho, solo nos es
visible al momento que consciente o inconscientemente
nos permitimos que acontezca dejando que aflore como
apertura, trascendencia, discontinuidad, infinito. En caso
contrario estariamos una vez mas frente aquello que
conformamos como totalidad y continuidad.

Si bien en la relacion acontece tanto el otro como el yo,
no quiere decir que sea una relacion simétrica y
homogénea. Sino todo lo contrario acontece la diferencia
lo cual implica asimetria y heterogeneidad. Y es que
cuando la relaciéon que entablan las personas se da de
forma abierta y con una disposicion a recibir al otro
estamos frente a lo que podemos definir como
intersubjetividad, dicho acontecimiento significa para
Lévinas asimetria, heterogeneidad y desproporcion.

La determinacién de la otredad no corre desde la
mirada del yo, sino que esta acontece a través de la
diferencia en relacion con él mismo. La alteridad no esta
determinada por externos a través de representaciones en
las cuales el yo le brinda tal o cual atributo, mas por el
contrario la alteridad es el otro como tal. Si bien el otro es
alteridad en si mismo, algo que acontece en el encuentro
es que tanto el yo como el otro se ven descentrados de si

mismos. Ya que al realizarse el contacto el yo esta frente
a lo desconocido aspecto que lo turba, sacandolo del
centro de la reflexion ontoldgica y le hace cuestionarse su
egoismo. Tal desplazamiento le permite reorientar su
atencion hacia el otro.

En la atencidn al otro es posible advertir su fragilidad,
su desnudez, hecho que nos interpela, nos llama a asumir
una actitud de responsabilidad. Un llamado que de hacer
oidos sordos se puede convertir en la disolucion del
encuentro, un restablecimiento de la hegemonia del yo y
el desvanecimiento de la otredad ante mis ojos dando
prioridad al conocimiento y a la actitud de poder que le
acomparfia. Es asi como en la relacion intersubjetiva con
el otro y ante la alteridad se impone la ética.

Pero quién es el otro, no podemos pensarlo
meramente como aquello que no es yo, no se trata de una
mera contraposicion cual, si de totalidades en oposicién
se tratara, es mucho més alla de lo que mi propia
conciencia es capaz de comprender y he ahi la maravilla
del otro. Ya que en el encuentro con el yo dicha
profundidad se ahonda ain mas tanto en el otro como en
el yo. Al otro pudiéramos tratar de caracterizarlo a través
de diferentes atributos, generando una representacion del
“Mismo”, pero ello no es suficiente para determinar al otro.
El otro o la alteridad, es ella misma, no lo que pudiéramos
pensar o fijar desde nuestra perspectiva.

Si el develamiento de la otredad acontece a través del
encuentro ni el yo ni el otro son totalidad, muy por el
contrario, cual enigmaticos e inasimilables que son
devienen ante si y ante el otro como infinito. Un devenir
gue se extiende en el aprendizaje de lo que el otro nos da
a través de su expresion y palabra, y que no esta en
nosotros. Se trata de lo desconocido que le agrega algo a
nuestro ser, sin que ello signifigue que seamos seres
incompletos, sino que el yo y el otro son sistemas abiertos.

Para poder convivir en la alteridad es necesario ser
capaces de verse como el otro del otro, asi como no
buscar el parecido, no se trata a su vez de colocar en la
balanza de la paridad lo que se da y se comparte en la
relacion, ya que al no ser iguales las personas no pueden
darse lo mismo, en ello encontramos la base de la
asimetria que propone Lévinas.

Para Lévinas el enigma que es el otro, perturba al ser,
alavez que lo coloca en el tiempo del infinito, pues lo lleva
mas alla del ser. Por ello, el otro no es ser, es lo distinto,
0 mejor aun él distinto; en cambio, la hocion de ser excluye
a la alteridad, puesto que es identidad consigo mismo, en
él esta todo comprendido, todo contenido. De ahi que
nuestro autor sefiale que el infinito es lo que no se puede
asimilar, el enigma, lo distinto.

En la relacién intersubjetiva no se plantea la necesidad
de sostener la existencia en el otro cual si fuera una
prétesis en una condicion de utilidad cual objeto a mi
servicio. Por el contrario, el acontecimiento del infinito

43



Publicacion semestral, Ciencia Huasteca Boletin Cientifico de la Escuela Superior de Huejutla, Vol. 14, No. 27 (2026) 35-48

propicia el desbordamiento del yo, en el cual el dar es
proporcionar ese excedente al otro, pero también el yo es
capaz de recibir lo que el otro le ofrece. Dicha accién de
donacién no es ni definitiva ni simétrica, sino abierta y
asimétrica, hecho que de no ser asi no se permitiria la
trascendencia, el yo en términos generales no saldria de
si mismo, finalmente no seria fecundo.

La asimetria también se alberga en la mirada ya que
no es igual la mirada del otro hacia mi al modo en que yo
me veo 0 reconozco a mi mismo. Ello tiene reflejo por igual
en el resto de la realidad, de forma tal que personas y
cosas adquieren a su vez sentidos diversos para el yo y
para el otro. Si asumimos dicha perspectiva podemos
decir que es imposible generar ideas globalizantes que
sean capaces de incluir el universo de todas las
perspectivas, a forma de definir cada elemento de la
realidad. Es asi como, dicha imposibilidad se convierte en
un reflejo de la asimetria entre el yo y el otro.

Lévinas concibe que el yo no comienza en el
autorreconocimiento como un yo soberano, que
posteriormente inicia el transito hacia el otro. Para
explicarlo nuestro autor parte de la nocién de subjetividad,
la cual alude a una situacion de cautiverio, ello significa no
poder escapar a la responsabilidad por el otro. Desde esta
perspectiva la idea de sujeto que enarbola la modernidad,
como alguien que puede hablar desde un yo aislado y
excluyente del préjimo se viene a tierra. Asi pues, la
persona es cautiva del otro en el bien, haciendo preferible
dicha situacion al encierro del ensimismamiento del yo.

1.3.5. El sentido del Dialogo

Quizéas vendria la pregunta por en qué momento el yo
cobra verdadero sentido, y es quizas cuando este pasa a
segundo plano en importancia para dar prioridad al Otro
en la responsabilidad que le representa a la persona su
presencia. Esa responsabilidad una vez mas hace advertir
el valor del yo y su vital importancia para dar cabida a la
otredad (Lévinas,2019, p. 25).

Sobre esa idea Martin Buber hace una critica que a mi
sentir no resta ningn valor a lo dicho por Lévinas pero
gue si suma en forma de vital importancia a el valor del
encuentro y/o el dialogo.

En palabras de Buber, lo "dial6égico” "no esté en el yo,
no en el td, sino "entre" yo y t0. No es como la sangre que
circula en ti, sino como el aire que respiramos. Sélo
podremos comprender al hombre en toda su profundidad,
si lo concebimos como seres que se construyen en el
dialogo, como seres cuyo estar dos en reciproca
presencia se realiza y se reconoce cada vez en el
encuentro del uno con el otro. (Buber, 2017, p. 37)

Y es que en efecto al dialogo visto tanto por Buber
como por Lévinas tiene la caracteristica de que no es un
algo de mi propiedad o de la otra persona es un espacio

construido por ambos, es un entre que solo es posible en
una condicién de reciprocidad dialdgica. Diria Buber "no
descubrimos el sentido en las cosas o en los otros, ni en
uno mismo. Tampoco lo introducimos en los otros, pero
puede darse entre nosotros y el otro"(Buber, 1997, p. 64)

Ahora bien, en el anterior parrafo hemos hablado ya de
reciprocidad y aparentemente hemos con ello contradicho
la idea de Lévinas sobre la responsabilidad radical del yo
sobre el otro sin esperar nada a cambio. En ese sentido
recupero una vez mas a Buber y su critica sobre la
importancia inicial de la ética y como por si misma no tiene
ningun sentido. “El otro es lo que posibilita el dialogo que
constituye y confirma a cada uno en su ser. Uno "puede
tener una fuerte compasioén y preocupacion por los demas,
puede ayudarlos, hasta el punto de no esperar ninguna
reciprocidad, pero aun asi no deja de ser un objeto de mi
mera solicitud, no es ningun ‘t0’, sino un ‘él’ o un ‘ella’.”
(Buber, 2003, p. 25)

Expuesto lo anterior, podemos decir que en este caso
reciprocidad no significa otra cosa, sino que para propiciar
el entre o el dialogo es necesario una cierta
responsabilidad mutua. Algo que debe de quedar claro es
que en principio soy yo el responsable del otro en forma
radical al punto de que permitir y propiciar el dialogo es
dar la acogida al otro en su otredad y asi propiciar la
condicién de infinito que en ambos se desarrolla, un
ambos que Buber definira como Yo-Tu. Quizas lo que nos
propone Lévinas es que el otro puede asumir una
condicién de apertura 0 no, pero eso ya esta en él y su
libertad, pero si de mi viene la condicion ética inicial de
propiciar el dialogo podremos decir entonces que se abre
una puerta hacia el otro y su reciprocidad dial6gica es muy
probable no tarde en llegar.

A continuacion, hablaremos sobre la condicion
fundante del yo y el otro que acontece a través del dialogo.
Para ello hemos de partir de la palabra, la comunicacion.
Recuperaremos lo que para Lévinas significa una
comunicacion auténtica y su contrario.

1.3.6. Elyoy elotro

Cuando acontece la palabra yo en realidad se quiere
decir “heme aqui”, respondiendo de todo y de todos. El
‘heme aqui” es la prestansa para acudir ante el otro,
mucho antes de que este me lo demande. Sin embargo,
aun bajo esa condicion resulta que la mayoria de las veces
nuestro arribo llega en retardo, pues cuando nos
presentamos frente al otro, este ya nos habia llamado
antes.

Ese llamado que nos realiza el otro es un salir de si
dando con ello lugar a la trascendencia, la cual tiene lugar
cuando el encuentro se inmortaliza en un acto fecundo. El
sustento de dicha fecundidad esta en el salir de unoy a su
vez ser con el otro, ser dos, sentando las bases para poder

44



Publicacion semestral, Ciencia Huasteca Boletin Cientifico de la Escuela Superior de Huejutla, Vol. 14, No. 27 (2026) 35-48

engendrar, crear. Una vez iniciado este camino creativo
se abre la ventana de la comunicacion.

Dicha comunicacion cuando es auténtica propicia que
acontezca el rostro, el cual al presentarse ante nosotros
interrumpe el orden, hace un corte a la continuidad de la
identidad. El lenguaje como expresion del rostro juega un
doble papel pues, asi como el otro busca mi
reconocimiento, a la vez conserva su calidad de
desconocido, es decir, se manifiesta y se oculta; de aqui
que el lenguaje sea la posibilidad de un enigmatico
equivoco. (Lévinas,2019, p. 22)

La comunicacion es el espacio donde el rostro se hace
presente en la forma del lenguaje’. Al aparecer el rostro a
través de la diccion del otro interrumpe el orden, abre un
hueco en la continuidad de la identidad. Si bien al hablar
el otro busca el reconocimiento del yo, mantiene su
condicién de desconocido, de forma tal que a la vez se
manifiesta y se oculta.

Entonces si el enigma que me representa el otro se
hace presente a través del lenguaje, pareciera en un
primer momento que estamos frente a la imposibilidad de
la comunicacion. Claro, esto si pensamos que la
comunicacioén consiste en la coincidencia de discursos y
sus significados. Si asi fuera, la realidad nos muestra dos
significados diferentes, implicando una incomunicacion
permanente. Sin embargo, en realidad se hace evidente
la asimetria. “Los objetos llegarian a ser significantes a
partir del lenguaje y no el lenguaje a partir de los objetos
dados al pensar, objetos que designarian las palabras que
funcionan como simples signos.” (Lévinas,2019, p. 26)

Y es que, para empezar, no existe coincidencia alguna
entre la denominacién de algo y la cosa en si, por tanto,
tampoco entre el término que yo pueda utilizar y el que
forja el otro. De tal manera que la relacion que se entabla
entre el yo y el otro surge desde la desigualdad de
términost, lo cual favorece la trascendencia. Lo anterior
debido a que tanto el yo como el otro traspasan sus limites
sin que se agoten en el lenguaje que intercambian. De
forma tal que podemos decir que dicha desigualdad en los
pensamientos es lo que hace posible el didlogo.

1.3.7. La Comunicacioén

En una relacion donde la palabra entre el yo y el Otro
se entrecruza en forma de dialogo los interlocutores
asignan una palabra a una cosa, pero a su vez se asigna
lo dado o la palabra a otro. De tal forma que se da un
ejercicio del dar, donde la palabra se desprende del yo al

* Lo que nos motiva a hablar es tratar de conocer al otro y al
mismo tiempo darnos a conocer a él. El otro es el motivo
del lenguaje, asi pues, su presencia puede convertirse en
una demanda de saludo, asi como su ausencia provocar su
invocacion.

momento de ser emitida, no existe posesion de la palabra
en ese sentido es objetiva e independiente.

Sobre ello Lévinas sefialara "La objetividad resulta del
lenguaje que permite poner en duda la posesion. Este
desprendimiento tiene un sentido positivo: es la entrada
de las cosas en la esfera del otro" (Lévinas,2016, p. 22)

En la palabra es posible distinguir el fluir de la
presencia de la persona una presencia que en la aparicion
corpérea de la misma devela, pero también oculta. Es por
ello por lo que la palabra sobrepasa cualquier disimulo de
la aparicion de la persona. En la palabra transita el infinito
y se dona a la otredad que escucha.

El lenguaje como instrumento de comunicacion es a su
vez una evocacion, un llamar al otro, lo que se convierte
para Lévinas en una demanda, pero asi mismo se
convierte en un espacio de generosidad para con el Otro.

Algo interesante que nos menciona Lévinas, es que Si
bien la comunicacion hace posible el encuentro entre el yo
y la otredad a través del develamiento del rostro. También
es posible su ocultamiento, al momento en que la
conciencia monta la escena y se desempefia el papel
correspondiente, tras ese ocultamiento lo que acontece en
realidad es la incomunicacion. (Lévinas,2016, p. 75)

Cuando existe la comunicacion el lenguaje adquiere
pleno sentido, invocando al suceso de la otredad. Pero no
es una invocacibn que pretenda representarse
previamente al otro. La funcién del lenguaje, por tanto, es
expresivay tiene como objetivo la trascendencia en la cual
los interlocutores advierten, en las palabras de la otra
persona, una condicion de obligacién o de responsabilidad
sobre el otro. Siempre bajo su condicion de hablantes.

Ahora bien, la comunicacién segin Lévinas pasa por
dos dimensiones posibles, por un lado, el Decir y por otro
lo Dicho. La distancia entre el decir y lo dicho habria que
pensarla inicialmente como una distancia entre lo vivo y
gue se da, y por otro lado lo rigido y “ocultante”. Para dar
mayores sefias sobre estas nociones desarrollemos un
poco mas la idea del Decir.

En el Decir de las personas que se comunican, se
expresa cercania con la otra persona, ya que en el decir
circula una condiciéon de sensibilidad de uno mismo vy
hacia el Otro. La continuidad de la palabra y la identidad
con respecto a si misma contradice completamente el
decir y su propdsito. En el decir pareciera viajar el delirio y
la extravagancia, en otras palabras, lo encasillable.

En el decir, al no haber ocultamiento, lo que acontece es
la necesidad de receptividad y sensibilidad con respecto
al otro, un acto de hospitalidad que recibe al otro tal cual
es. Lo anterior permite afirmar que en el decir transita

T La expresion de la palabra hace acontecer su singularidad,
su originalidad. Se trata de algo que rompe con el yo, de esa
forma el lenguaje retoma su expresion, evidenciando la
discontinuidad de la relacidon yo-otro.

45



Publicacion semestral, Ciencia Huasteca Boletin Cientifico de la Escuela Superior de Huejutla, Vol. 14, No. 27 (2026) 35-48

también el dar, un dar donde la diferencia se entrega en
un acto de donacién, tanto de significados, de
responsabilidad y especialmente de sinceridad.

La otredad tiene como lenguaje el Decir, es a través de
este que se expresa el rostro, la apertura y sinceridad. No
es un lenguaje descriptivo, que se estructura a través de
un esquema o sistema cerrado, en el lenguaje del Decir
se hace presente lo inabarcable e intocable 6sea lo
enigmatico, lo desconocido. En el decir se da una especie
de religar, entendiendo esto como un tender un lazo de
proximidad con el otro. Es por ese medio que me hago
responsable del Otro, de mi interlocutor, se trata pues del
lenguaje que asume la ética como punto de partida.

No podemos hablar de lenguaje sino existe
previamente un alter, otro. El punto de partida para el
dialogo es el yo mismo, el cual desde su interior reflexiona
0 se cuestiona. A su vez se encuentran los interlocutores
externos con los cuales se puede experimentar tanto lo
familiar como lo desconocido. En lo idéntico y a su vez en
lo distinto encontramos la motivacién al dialogo, en el
enfrentamos lo desconocido y la distancia. Ya que el
lenguaje es nuestro medio de encuentro, que no de
igualacion, entre el yo y el otro.

Habiendo dado unos leves trazos sobre lo que es el
Decir corresponde ahora tratar de delinear a que nos
referimos cuando decimos lo Dicho. Cuando hablamos de
lo Dicho, Lévinas advierte que estamos frente al lenguaje
convencional, una manera de uniformar, delimitar y definir.
En lo dicho no hay cabida para la sensibilidad, lo subjetivo
o particular. Es un espacio de méscaras donde los rostros
se ocultan, dejando de lado la responsabilidad por la
verdad del yo, ello oculta la vulnerabilidad y niega la
desnudez, propia del acontecimiento de la
otredad.(Lévinas,2016, p. 108)

Podemos decir entonces que el lenguaje de la alteridad
no pasa por lo dicho sino por el Decir, ya que lo Dicho pasa
por lo formalizado, categorizado tomando como referente
las representaciones que el pensamiento produce en
torno a su experiencia empirica. Es finalmente el medio de
comunicacion de lo regular, lo inmutable extraido de lo
plural y con ello negando la pluralidad misma.

¢, Qué ocurre cuando se requiere de una comunicacion
formal? Como entre la poblacion indigena y las
instituciones de salud. Para Lévinas se trataria de un
momento en el cual el decir se subordina a lo dicho. En
ese sentido lo dicho adquiere la forma de organizador y
traductor de lo que encontramos ante nosotros, sistemas
de signos compartidos. Si bien dicha subordinacion se
convierte en una traicion al decir, es un ejercicio necesario
para lograr a través de su subordinacién la manifestacion
del decir mismo. Lo dicho se aferra y cobra sentido en la
tematizacion y esté en la ontologia entendida como lo que
se sabe acerca del ser. Pero que acontece cuando dicha
ontologia de principio no es del todo compartida dado que

los contextos culturales se pueden entrecruzar, pero de
base son distintos uno de otro.

1.4. Sobre el didlogo intercultural

Creemos que dicho ejercicio de didlogo donde se
prepondere una postura préxima a Lévinas tiene que ser
guiado por una visibn clara de qué perspectiva
comunicativa se parte, de tal manera que se priorice el
dialogo y el encuentro y se evite el ejercicio discursivo
como otra forma de dominio. A fin de aclarar esta idea, y
siguiendo los trabajos realizados en favor del dialogo
como uno de los instrumentos necesarios para la
transformacién social, nos aproximamos a autores como
Jirgen Habermas, Karl Otto Apel y Enrique Dussel.

Sobre el propésito que siguen las diferentes formas de
comunicacion, Habermas las ha caracterizado como la
accion teleolégica, normativa, dramatdrgica, y la
comunicativa. La primera, la accion teleoldgica se
encuentra orientada hacia una relacién utilitaria con
arreglo a fines, donde los hablantes se comunican a fin de
influir en su interlocutor y sacar de ello el mayor provecho;
la accidon normativa tiene como fin reafirmar los valores
previamente compartidos; la accidon dramatirgica tiene
como fin la mera expresion personal. Por ultimo, la accion
comunicativa tiene como propdsito la “Interaccién
simbdlicamente mediada, que se orienta de acuerdo con
normas intersubjetivamente vigentes. Estas normas
definen expectativas reciprocas de comportamiento y
tienen que ser entendidas y aceptadas, por lo menos, por
dos sujetos agentes. La meta de la accion comunicativa
es el acuerdo o entendimiento” (Habermas, 1983, p.137)

Avanzando sobre la propuesta de la accion
comunicativa, Karl-Otto Apel advierte que para que este
ejercicio comunicativo sea realizable, tiene que partir de
una comunidad real de comunicacion y de una
racionalidad discursiva, la cual se construye como una
forma particular de comunicacion de normas
“consensuables” de la moral y el derecho, y como un
discurso argumentativo para el principio de la ética (Apel,
1998, p.147)

El didlogo tiene siempre un contexto socio-histérico y
cultural que permite a los interlocutores una comunicacion
con sentido, ésta sera para Apel la Comunidad Real de
Comunicacion. Frente a este tipo de comunidad nuestro
autor nos plantea la posibilidad de una Comunidad Ideal
de Comunicacion, en la cual los interlocutores, mas alla
de su eticidad concreta, se ven implicados como
argumentantes en un didlogo que reconoce como
condicion una serie de presupuestos e ideales
universalmente validos (Apel,1998, p.157), tales como la
corresponsabilidad o la igualdad de derechos en cuanto
participantes en el ejercicio comunicativo.

46



Publicacion semestral, Ciencia Huasteca Boletin Cientifico de la Escuela Superior de Huejutla, Vol. 14, No. 27 (2026) 35-48

Si tomamos en cuenta este salto, en el cual el sujeto no
es la condicion ultima del conocimiento sino la comunidad
de comunicacién real, ésta, en su condicion ideal, nos
puede permitir ir en busqueda de una nueva posibilidad,
que seria la comunidad ideal de comunicacion, normada
por un lenguaje idealmente conformado o trascendental.
Es pues responsabilidad de la comunidad ideal de
comunicacion la racionalidad de las reglas o normas
éticas, asi como la conformacion de la sociedad de la cual
forma parte.

Sobre este punto nos advierte Enrique Dussel los
limites de dicha afirmacién, ya que el problema que nos
plantea la comunidad ideal de comunicacién es que es
€so propiamente, una situacion ideal. Es necesario
establecer una relacion efectiva entre la comunidad real y
la comunidad ideal de comunicacion para poder conseguir
los consensos que han de generar las transformaciones
gue requiere la sociedad.

Para ello serd necesario ir mas alla de los limites del
sujeto o de las diferencias interétnicas hacia el encuentro
con el Otro. Aunque la propuesta de Habermas y Apel
presentan esta posibilidad, su limite se cumple en el
momento en que en la dialéctica que se proponen no se
advierte la necesidad de salir de si mismos o del propio
horizonte cognitivo, hecho vital, ya que sélo en la
busqueda del horizonte comprensivo del Otro se logra un
nuevo conocimiento.

Dussel incluye en su construccion tedrica la propuesta
de Emanuel Lévinas la cual le ayudara a dar razén de una
realidad concreta que surge en el momento que
reconocemos la plena existencia del Otro, misma con la
cual cada persona es responsable de reconocer su
libertad y exterioridad.(Dussel, 1994, p. 18) La forma de
recuperar la propuesta de Lévinas fue llevando su
planteamiento ético de lo individual a lo colectivo e
histéricamente situado. Dussel reconoce en los proyectos
de sociedad que surgen alrededor de América Latina y el
resto del tercer mundo, al igual que en el aspecto
ontoldgico, la repeticion de un pensamiento totalizante
gue se guia a través del ideal modernista europeo; de esta
manera, al relacionar esta propuesta socio-histérica con la
otredad advierte que todo aspecto sociocultural que en su
originalidad procure lo distinto, queda vedado, de esta
manera la negacion de la otredad se convierte para los
fines de los grupos de poder en un instrumento ideoldgico
de opresion.

Sumando lo anterior y volviendo al planteamiento del
dialogo, Enrique Dussel acepta la necesidad de una
comunidad ideal de comunicacion, pero sefiala que se
requiere una verdadera inclusién del Otro para generar la
situacion consensual de verdad. Los planteamientos que
genera Apel de manera abstracta deben de tener una
referencia a los sujetos concretos, personas irrepetibles,
bajo una situacion sociocultural concreta que les hace

irreductibles a una universalizaciéon conceptual, pero que
por lo mismo plantea la pregunta del como propiciar la
inclusion:

“Las exigencias del oprimido, de aquellos que se
encuentran ‘mas alla’ del sistema, destruyen el velo de la
pretendida universalidad de la sociedad concreta. La
irrupcién del pobre desenmascara el caracter ideoldgico
del consenso factico” (Dussel, 1994, p.20)

El Otro puede ser cualquiera en cuanto diferente a la
totalidad. Se trata en especial de aquel que ha sido
negado por la historia; aquello que al ser algo mas que la
totalidad se convierte en gratuidad y novedad. En el
contexto latinoamericano y del Tercer Mundo el Otro
adquiere prontamente el rostro del marginado, del pobre,
del indigena, entendido tanto en lo individual y como
pueblo.

En ese sentido y siguiendo a Dussel, consideramos
que para comprender la otredad no se puede hacer desde
un acto meramente cognitivo, sino a través del encuentro
y la relacion directa. Se trata en realidad de un proceso a
lo largo del tiempo que inaugura la posibilidad de la
comprensiéon, es el encuentro “cara a cara’. La
aproximacion verbal en ese sentido tiene que
encaminarse a romper los propios horizontes
interpretativos, de esta manera se abre camino a lo que
denomina Dussel la “destotalizacion”,(Dussel, 1994, p. 21)
al poner en duda el propio mundo de la vida y reconocer
los limites que le conforman. La plena comprension del
Otro no es el ideal Unico, ya que ningun ser es un ser
acabado; todos se encuentran en un proceso constructivo
fundamentado en el propio mundo de la vida y contexto
histérico, se trata en otras palabras, de un proceso
continuo basado en la relacion y el encuentro.

Referencias

Apel, K.-0. (1998). *Teoria de la verdad y ética del
discurso*. Barcelona: Editorial Paidos.

Buber, M. (1997). *Dialogo y otros escritos*. Barcelona:
Ediciones Riopiedras.

Buber, M. (2003). *El camino del hombre*. Buenos Aires:
Editorial Altamira.

Buber, M. (2017). *Yo y TU*. México: Editorial Herder.
Dussel, E. (1973). *Para una ética de la liberacién
latinoamericana: Tomo 1*. Buenos Aires: Editorial Siglo
XXI.

Dussel, E. (1994). Debate en torno a la Etica del Discurso
de Apel. Didlogo Filoséfico Norte-Sur desde América
Latina. México: Editorial Universidad Auténoma
Metropolitana.

Habermas, J. (1983). *Teoria de la accién comunicativa:
racionalidad de la accion y racionalidad social*. Madrid:
Editorial Taurus.

Lévinas, E. (2006). Etica como filosofia. *Revista A Parte
Rei*, (43).

47



Publicacion semestral, Ciencia Huasteca Boletin Cientifico de la Escuela Superior de Huejutla, Vol. 14, No. 27 (2026) 35-48

Lévinas, E. (2016). *Totalidad e infinito*. México:
Editorial Herder.

Lévinas, E. (2019). *Humanismo del otro hombre*.
México: Siglo XXI Editores.

48



