
 
https://repository.uaeh.edu.mx/revistas/index.php/ia/issue/archive 

MAGOTZI Boletín Científico de Artes del IA 
 Publicación semestral, Vol. 14, No. 27 (2026) 26-34 

 

 
ISSN: 2007-4921 

 

La canción fetiche de macumba “Xangó” de Heitor Villa-Lobos como producto 
cultural de la migración forzada de africanos a Brasil 

The Macumba Fetish Song “Xangó” by Heitor Villa-Lobos as a Cultural Product of 
the Forced Migration of Africans to Brazil 

Samuel Caleb Chávez Acuñaa, Solanye Caignet Limab  
Laura Gemma Flores Garcíac, Leonardo Santoyo Alonsod  

 

Abstract: 

This article is the result of documentary research aimed at identifying the cultural and musical connections between Heitor 
Villa-Lobos's fetish macumba song "Xangó." The work is set in the context of the forced immigration of African slaves to Brazil, 
their transfer, and their cultural contributions to the religion and music of that country. We will review how the main rituals of the 
orisha cult—specifically, Xangó—became a source of inspiration for Heitor Villa-Lobos's compositional style. In this article, we 
present a musical and aesthetic analysis of the work "Xangó," highlighting its African musical and religious elements, particularly 
the use of the piano as a percussion instrument similar to the drum. We will assume that Heitor Villa-Lobos's fetish macumba song 
"Xangó" is—within Latin American art—a historical document that fuses the cultural elements brought to the Americas by the 
African people. This song provides the basic elements for achieving a sound concept for both the piano and the vocals, from a 
neo-primitivist character that achieves a unique aesthetic experience as a mestizo cultural object. 

Keywords: 
Heitor Villa-Lobos, slavery, migration, rhythm, macumba. 

 
Resumen: 

El presente artículo es el resultado de una investigación documental que tiene por objeto identificar los vínculos culturales y 
musicales de la canción fetiche de macumba “Xangó” de Heitor Villa-Lobos. La obra se inscribe en el contexto de la inmigración 
forzada de esclavos africanos llevados al Brasil, su traslado y sus aportaciones culturales a la religión y a la música de ese país. 
Revisaremos cómo los principales rituales del culto a los orishas - en específico a Xangó – se convirtieron en fuente de inspiración 
para el estilo compositivo de Heitor Villa-Lobos. En esta entrega presentamos un análisis musical y estético de la obra “Xangó,” 
destacando los elementos musicales y religiosos africanos donde sobresale el uso del piano como instrumento de percusión 
asimilado al tambor. Partiremos de que la canción fetiche de Macumba “Xangó” de Heitor Villa-Lobos es - dentro del arte 
latinoamericano - un documento histórico que fusiona los elementos culturales aportados a América por el pueblo africano. Esta 
canción proporciona los elementos básicos para lograr un concepto sonoro tanto del piano como de la parte vocal, desde un carácter 
neoprimitivista que logra una experiencia estética sui géneris como un objeto cultural mestizo.  

Palabras Clave: 
Heitor Villa-Lobos, esclavitud, migración, ritmo, macumba. 

  

​  
________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

a Autor de Correspondencia, Unidad Académica de Artes de la Universidad Autónoma de Zacatecas | CAC-UAZ-172 | Zacatecas-Zacatecas | México, 
https://orcid.org/0000-0001-8489-6155, Email: calebchavez@uaz.edu.mx 
b Autora, Unidad Académica de Artes de la Universidad Autónoma de Zacatecas | CAC-UAZ-172 | Zacatecas-Zacatecas | México, 
https://orcid.org/0000-0002-5559-2088, Email: solanyecl@uaz.edu.mx 
 
c Autora, Unidad Académica de Docencia Superior de la Universidad Autónoma de Zacatecas | CAC-UAZ-172 | Zacatecas-Zacatecas | México, 
https://orcid.org/0000-0002-7405-4883, Email: flores_gemma@uaz.edu.mx 

d Autor, Unidad Académica de Arqueología de la Universidad Autónoma de Zacatecas | CAC-UAZ-172 | Zacatecas-Zacatecas | México, 
https://orcid.org/0000-0003-1111-6036, Email: leonardosantoyo@uaz.edu.mx 

Fecha de recepción: 29/08/2025, Fecha de aceptación: 30/09/2025, Fecha de publicación: 05/01/2026 

DOI: https://doi.org/10.29057/ia.v14i27.15593 
 

mailto:solanyecl@uaz.edu.mx


Publicación semestral, Magotzi Boletín Científico de Artes del IA, Vol. 14, No. 27 (2026) 26-34 
 

                        ​ ​ ​  
Introducción 

Puede ser que el comercio de esclavos africanos 

destinados a trabajar de manera forzada en las distintas 

industrias durante la época colonial en América haya sido 

uno de los periodos más violentos en la historia de los 

Derechos Humanos. Asimismo, el impacto cultural, tanto 

en las regiones africanas donde ocurría el cautiverio, como 

en los lugares de destino de los esclavizados, fue 

altamente considerable. En ese sentido: “la empresa 

esclavista, basada en la apropiación de seres humanos a 

través de la violencia más cruel […] actúa como una muela 

deshumanizadora y desculturadora de una eficacia 

incomparable” (Ribeiro, 1999, p. 101). 

En la época actual, las investigaciones del campo de las 

ciencias sociales y las humanidades han resaltado la 

importancia de la cultura africana y su legado en la cultura 

mestiza. En el campo de la música ocurre lo mismo y es 

que, del folklore traído a América por estos esclavos, sus 

ritmos africanos se encuentran enraizados en la música 

popular y académica. La principal característica del 

primitivismo musical es “la acentuación del ritmo 

sincopado que se reconoce como proveniente de las 

músicas africanas. Ésta será precisamente una -entre 

otras- de las más evidentes tendencias de la música de 

comienzos del siglo XX” (Garramuño, 2007). 

Además del campo de la música, la influencia africana 

tocó las fibras más sensibles del Nuevo Mundo: “la religión 

es válida por lo que aporta a la cohesión y la continuidad 

sociales” (Evans-Pichard, 1991, p. 84); por eso los 

descendientes de pueblo yoruba conservaron, aún en su 

dispersión por América, una gran unidad a partir de sus 

creencias en el panteón orisha (Cabrera, 1989).  

En este texto presentamos “Xangó, Canción Fetiche de 

Macumba” de Heitor Villa-Lobos como un testimonio fiel de 

los procesos de incorporación cultural africana en las 

tradiciones mestizas brasileñas, tanto religiosas como 

musicales. 

 
**** 

 
 

Desarrollo 
1.1.​ Esclavitud en Brasil 

La llegada de esclavos africanos a Brasil se remonta al 

siglo XVIII, y resulta importante a partir del año 1716 

cuando se autorizó el primer embarque de esclavos 

negros a Brasil desde Benguela, como consecuencia de 

un aumento en la demanda de mano de obra barata para 

trabajar en la minería desarrollada en Minas Gerais 

(Pinho, 2011, pp. 30-31). Para nuestra investigación este 

dato es importante debido a que los procesos de 

esclavización de personas del interior de África hacia el 

Puerto de Benguela y de allí a Brasil son la causa de la 

entrada de la religión yoruba y sus ritos a Brasil.  

Las guerras entre tribus africanas contribuyeron a la venta 

de esclavos y para mediados del siglo XIX se habían 

acabado, debido a la esclavitud, numerosas tribus 

cercanas a Benguela. Los procesos de esclavización 

llegaron hasta el centro del continente Africano, pudiendo 

ser las personas reducidas a esclavitud mediante el pago 

de tributos, penas judiciales, secuestros, castigos y 

redadas (Pinho, 2011, pp. 156-157).  

El total de africanos forzados a emigrar a América fue de 

entre 10 y 15 millones hacia el siglo XVII. A Brasil llegaron 

cerca de 6,000 esclavos por año durante la primera mitad 

de ese periodo y en los siguientes cincuenta años la cifra 

escaló a 9,000. La cantidad de migrantes forzados a ese 

país continuó aumentando, pues en la década de 1820 

llegaron anualmente 52,000 esclavos que provenían en un 

70% de las regiones Costa de Oro y la región 

Congo-angoleña. En menor medida de Biafra, Benin y 

Senegambia. Durante las décadas de 1820 a 1840 el 

puerto de Mozambique abasteció cerca de 12,000 

esclavos por año a Brasil, y al acabarse la trata 

destacaron como zonas abastecedoras Bifara, África 

centro-occidental y África Oriental que tributaba un 10% de 

los migrantes forzados (Klein, 2013, pp. 151-165).  

Hasta 1769 la trata de esclavos africanos fue 

monopolizada por la corona portuguesa; sin embargo más 

tarde esa actividad se abrió a particulares. Estos podrían 

formar caravanas, mientras que los funcionarios de la 

corona tenían prohibido involucrarse en el comercio de 

esclavos (Pinho, 2011, pp. 191-192).  
28 

 



Publicación semestral, Magotzi Boletín Científico de Artes del IA, Vol. 14, No. 27 (2026) 26-34 
 

                        ​ ​ ​  
A finales del siglo XVIII la economía de Brasil se cimentó 

en la producción y exportación de azúcar, desplazando así 

a la explotación minera. Solamente en Pernambuco había 

- hacia 1850 - 145,000 esclavos; cantidad que fue 

disminuyendo debido a la manumisión o liberación de 

personas, reduciendo la cantidad en 1880, a 40,000. En 

Rio de Janeiro, hacia 1850, había de 35,000 a 40,000 

esclavos trabajando en la producción azucarera. En Sao 

Paulo, durante los años de 1820, la producción azucarera 

y de aguardiente significó la ocupación de 12,000 esclavos 

(Klein, 2013, pp. 130-133).  

En 1831, la producción de café en Brasil desplazó a la del 

azúcar. Hacia 1840 la producción de aquel era de 100,000 

toneladas anuales, destacando en este sector las 

haciendas de Vassouras, que fueron fundadas en el 

decenio de 1820 y lograron agrupar entre 400,000 y 

500,000 cafetos atendidos por esclavos. Para 1870 Río de 

Janeiro fue la zona productora más importante de café en 

la que se empleaban entre 100,000 y 129,000 esclavos. A 

finales de 1870 había 245,000 africanos trabajando en la 

producción de este producto (Klein, 2013, pp. 134-139).  

 

 

1.2.​  Las aportaciones de la cultura africana 
en el Nuevo Mundo  
Entre las aportaciones culturales de los esclavos africanos 

al Nuevo Mundo destacó la creación de conjuntos 

musicales adheridos a las familias a las que pertenecían 

(Storni, 1987, p. 26). La música y la religión eran una 

expresión conjunta que ellos infundieron en su campo de 

acción pues: “es a través de la práctica continua de la 

religión que el negro conserva un sentido profundo de 

comunidad” (Moreno, 1977, p. 115). Tanto en la Santería 

como en el Candomblé encontramos un punto de partida 

común, resultado de la migración forzada de esclavos 

africanos a Brasil y Cuba; y aunque en ambos territorios la 

religión africana sufrió modificaciones en particular, 

permaneció como eje de ambas el componente yoruba, es 

decir, el culto a los orishas, que en ambas naciones se 

fusionó con el catolicismo.  

En Brasil se desarrolló el candomblé, religión compleja 

formada por las creencias de los esclavos procedentes de 

diversos territorios de África, concretamente de las tribus 

lucumí, queto, iyesá, yeye y bantú. Esta variante de la 

religión africana se caracteriza por tener un panteón bien 

estratificado y por la relación personal entre el orisha y el 

individuo, creencias fundadas en el aché, que es la fuerza 

que llena de energía todo lo existente (Hernández, 2008, 

pp. 143-144).  

“El candomblé utiliza la palabra, la música y la danza para 

enaltecer el vínculo que tienen los ancestros que se 

encuentran al otro lado del océano en África” (Dorsey, 

2006, p. 134). El Changó hace alusión al rito inspirado en 

la cultura Nagó y es practicado por varias tribus 

brasileñas, siendo conocido de diferentes formas. De 

acuerdo a la región en que se practica, se le denomina 

Macumba en Río de Janeiro, Candomblé en Bahía, 

Changó en Pernambuco, Canjeré en Minas Gerais y 

Batuque de Santa Bárbara en Pará (Gomes de Andrade, 

2023).  

Los orishas predominantes en el Candomblé - que es un 

Culto de Posesión - son Lemanjá, Xangó y Oggun. El 

primer centro de Candomblé organizado data de 1830 y se 

estableció en la ciudad de Salvador, Brasil. Fue fundado 

por tres esclavas africanas (Klein, 2006, p. 2).  

 

 

1.2.1.​ La figura de Xangó (Changó) 

En el Candomblé, Xangó es el rey de los Orishas, hijo de 

Obatalá y Yemanjá, y definido como señor de las 

tormentas, los rayos y los truenos. Es responsable de la 

administración, el poder y la justicia. Su día votivo es el 

miércoles y su fiesta el 30 de septiembre; se representa 

con un meteorito y sus símbolos son la lanza y el hacha de 

doble filo. Corresponde a los santos católicos: San 

Jerónimo, Santa Bárbara, San Antonio y San Juan 

Bautista. Se le representa como un joven fuerte, ágil y 

sensual que embriaga a los devotos a través de la danza 

(Gomes de Andrade, 2023), es el dios del trueno y la 

fertilidad, sus rayos abaten a los injustos y provoca celos 

por medio del poder de su pene, se alimenta de legumbres 

verdes, plátanos, arroz, ñame, cigarros y vino, entre otras 

29 
 



Publicación semestral, Magotzi Boletín Científico de Artes del IA, Vol. 14, No. 27 (2026) 26-34 
 

                        ​ ​ ​  
cosas. Es un gran comelón y tiene muchas amantes a las 

que llama a señas desde la cima de la gran palma 

(Cabrera, 1989, p. 282). También se le representa como 

un carnero (Dorsey, 2006, p. 36).  

El espíritu de Changó está presente en toda manifestación 

de cólera, justicia, castigo e indignación, así como en los 

combates, las polémicas, tempestades y en la violencia. 

Los africanos invocan a Changó para que, procediendo en 

justicia, tuerza la acción de los que malévolamente se 

dirigen contra él (Martin, 1930, pp. 52-53).  

Los rituales de Xangó siguen la tradición religiosa de los 

Ewe-Fon (Jeje) y de los Yoruba (Nagó), pueblos de la 

Costa de Mina en el Golfo de Guinea, que consagran su 

creencia a seres subordinados a un creador, 

descendientes de una familia mitológica y organizada en 

panteones. Los cantos de alabanza a Xangó son rápidos, 

el acompañamiento musical es tocado con una matraca 

que se llama xereré y con instrumentos de percusión que 

acompañan la danza de corte guerrero mientras se incita 

al Santo gritando "¡Ôkê! ¡Ôkê!" (Gomes de Andrade, 

2023). 

 

 

1.2.2.​ Las danzas rituales 

Durante la celebración de los ritos de influencia africana, el 

calor masculino se cataliza en el cuerpo de quienes tocan 

los tambores mientras que la receptividad y frescura 

femeninas se manifiesta en los bailarines poseídos. Las 

danzas, cuyos pasos son repetitivos e inducen al trance, 

son determinadas por el ritmo del tambor con el que se 

llama al orisha. Los danzantes bailan en sentido contrario a 

las manecillas del reloj para honrar a un orisha. En las 

ceremonias son habituales los sacrificios de animales y la 

oración se considera la forma de sacrificio más elevada 

(Dorsey, 2006, pp. 31, 41-42). 

Tanto en los rituales de candomblé como en los de ubanda 

son comunes los ritos para los Caboclos, espíritus de los 

indígenas de Brasil. Entre las danzas de posesión del 

candomblé destaca la samba de teste, prueba impuesta 

por el orisha consistente en bailar sobre carbones 

encendidos o comer fuego (Dorsey, 2006, p. 144). 

Los toques de tambor y los cantos africanos están 

presentes durante la posesión, pues tienen como función 

traer a los orishas al mundo de los humanos, donde tienen 

la oportunidad de danzar. Los toques de tambor son 

variados, rápidos para los orishas jóvenes y lentos para los 

viejos. En el caso de Xangó, su toque o ritmo es el Alujá y 

es rapidísimo, resultando la coreografía más marcada y 

violenta, pues representa al orisha tirando piedras. En el 

acompañamiento del canto, la función del tambor es 

reproducir el sonido de las palabras que se cantan, por eso 

se crea la ilusión de que el tambor habla (Corrêa, 2014, pp. 

159-176). 

“En la danza […] la personalidad del individuo se sujeta a la 

acción que sobre él ejerce la comunidad” (Evans-Pichard, 

1991, p. 123), de esta manera, se invoca a Xangó para 

atraer sexualmente a la persona amada, para huir de la 

policía, para librarse de los enemigos, para tranquilizar a 

una persona, para reunir un matrimonio, para endulzar a un 

hombre o mujer. Entre los ingredientes para realizar estas 

obras se encuentran esperma de ballena, vino tinto, 

manzanas, quimbombós, gallos, mierdas de gato y de 

perro, jengibre, huevos, orina, sangre de menstruación, 

entre otros (Pérez, 2005, pp. 421-426). 

 

 

1.3.​ La recepción del folklore africano en las 
élites brasileñas  

A finales del siglo XIX las élites brasileñas rehusaban 

considerar la herencia africana como parte de la tradición 

nacional brasileña pues asociaban estas traiciones con 

ideas de primitivismo salvaje y sensual en su carácter más 

negativo y como un peligro para la conformación de 

identidad nacional (Garramuño, 2007, pp. 51-52).  

Gerard Béhague considera a la Canción Fetiche de 

Macumba “Xangó” como “una estilización muy romántica 

de música afrobrasileña religiosa de la región centro-sur de 

Brasil” (Béhague, 1982, p. 57). Esta romantización de la 

música brasileña de macumba puede obedecer al proceso 

de modernización que sufrió la música y la cultura africana 

en Brasil durante las primeras tres décadas del siglo XX, y 

que Florencia Garramuño explica al respecto de la 

30 
 



Publicación semestral, Magotzi Boletín Científico de Artes del IA, Vol. 14, No. 27 (2026) 26-34 
 

                        ​ ​ ​  
evolución de la samba en Brasil y el Tango en Argentina 

cuando afirma: “tango y samba […] habrían ido 

sofisticándose y puliendo sus costados más primitivos, 

luego de ser sometidos a un proceso de limpieza y 

modernización” (Garramuño, p. 55). 

 

 
1.3.1.​ La respuesta musical de Villa-Lobos 

Para Gerard Béhague, el contacto de Heitor Villa-Lobos 

con el folklore musical africano fue más auténtico que el de 

compositores nacionalistas brasileños que le antecedieron 

y lo atribuye al periodo de juventud de Villa-Lobos, cuando 

se dedicaba a la interpretación de música urbana brasileña 

(Béhague, p. 56): “desde las Danzas Africanas en que su 

estilo cobró madurez, vemos esa preocupación rítmica 

acentuarse gradualmente en obras de todos los géneros” 

(Mariz, 1987, p. 84).  

Como era natural, Villa-Lobos, en un acto de exaltación del 

folklore brasileño que en gran medida se integra por las 

tradiciones musicales de origen africano, incluyó en casi 

todas sus obras la síncopa brasileña, elemento que resulta 

común a distintos géneros musicales brasileños y que, 

como parte de la estética nacionalista cobra demasiada 

importancia. 

Es destacable la presencia de la síncopa afrobrasileña en 

la producción musical de Heitor Villa-Lobos, la cual logra 

mediante la acentuación de los pulsos fuertes de cada 

compás sincopado, aunque también los ritmos 

afrobrasileños se consiguen mediante el empleo de figuras 

repetidas. Generalmente encontramos, en la obra de 

Villa-Lobos, las texturas polifónicas sincopadas, como 

recurso poli rítmico y presentándose a modo de elemento 

fundamental, evocando a la Macumba en algunas de sus 

obras, como ocurre en las Danzas Africanas (Orrego-Salas, 

1965, pp. 38-42). 

En cuanto a la melodía, las obras vocales de Heitor 

Villa-Lobos tienen su inspiración en dos formas de canción 

que se desarrollaron en Brasil. Por una parte la Cabocla, 

que se desarrolló en el nordeste de Brasil y - por otra - La 

Negra, que se cultivó en Bahía, Pernambuco, y otros 

territorios de asentamientos africanos (Orrego-Salas, 1965, 

p. 44). En esta sección hablaremos de la segunda.  

Para Orrego Salas “La Negra” tiene características muy 

especiales: se trata de una canción de corte rítmico 

riguroso, con simetría destruida por el uso de la síncopa, 

de carácter danzable, con ritmo binario y adaptadas 

naturalmente al sistema armónico europeo (Orrego-Salas, 

1965, p. 45). 

Los viajes de Heitor Villa-Lobos a Espíritu Santo, Bahía y 

Pernambuco lo familiarizaron con el folklore de esas 

regiones, donde las tradiciones musicales africanas tenían 

gran presencia. De estas observaciones anotaba 

cuidadosamente temas musicales que le interesaban. Su 

segunda ruta de viajes a los estados de Goirás, Sao Paulo, 

así como por el norte y nordeste de Brasil fortalecieron su 

conocimiento del folklore (Giro, pp. 32 y 33); como el propio 

Heitor Villa-Lobos lo declaró: es frecuente encontrar 

melodías inspiradas en motivos de canciones religiosas de 

macumba; tal es el caso del Credo de la Misa de San 

Sebastián (Giro, 1990, pp. 75-76). 

 

 
1.3.2.​ Estructura musical de “Xangó” 

“Xangó” pertenece a las Canciones Típicas Brasileras 

compuestas desde 1919, de carácter folklórico nacionalista, 

creadas a partir de melodías tradicionales y armonizadas 

por Heitor Villa-Lobos (Storni, 1987, p. 144). Se trata de 

una composición breve en compás de cuatro cuartos, 

dedicada a Elsie Houston, con una indicación de tempo 

animado, en la tonalidad de sol menor. Consta de 

diecinueve compases, repitiéndose la sección comprendida 

del compás uno al diecisiete y ejecutándose los compases 

dieciocho y diecinueve para concluir la pieza. Es la cuarta 

canción de esta serie de composiciones y es un canto 

religioso de macumba donde destaca el uso de “un motivo 

pentatónico y un efecto rítmico de hemiola, entre la línea 

vocal y el piano que imita un acompañamiento de 

tambores” (Giro, 1987, pp. 73 y 74).  

El título completo de la canción es “Xangó, Canto fetiche de 

Makumba (do Brasil)”. La palabra fetichismo “se originó en 

la portuguesa ‘feticio’, cosa hecha, preparada, y fue 

aplicada por los primeros navegantes portugueses a los 

31 
 



Publicación semestral, Magotzi Boletín Científico de Artes del IA, Vol. 14, No. 27 (2026) 26-34 
 

                        ​ ​ ​  
objetos e imágenes rituales, que pasaron a ser llamados 

´fetiches’” (Moreno, 1977, p. 118). Según la descripción del 

término usado en el título de la canción, la obra misma es 

un elemento sagrado del culto a los orishas y se le atribuye 

un poder. Parte de la belleza de esta obra radica en ese 

carácter místico que da su contexto ritual, siendo el propio 

título el principal vínculo con la religión africana, pues 

dedica la obra y su ejecución a la deidad de la que lleva su 

nombre.  

El movimiento armónico que Villa-Lobos dio a esta obra es 

bastante tradicional, aportando como novedad la supresión 

de la tercera en la mayoría de los acordes. Tal recurso 

armónico inicia en el primer grado de sol menor, 

presentado sin tercera, de los compases uno al dos, 

repitiéndose la supresión de la tercera del tiempo uno del 

compás cuatro al segundo tiempo del compás siete, en los 

grados primero y cuarto; del primer tiempo del compás 

ocho al primer tiempo del compás once pasando por los 

grados segundo y primero; del tercer tiempo del compás 

doce al tercer tiempo del catorce, usando el primer grado  y 

del compás catorce al segundo tiempo del compás quince, 

también en primer grado.  

 

 
Figura 1. Acorde de primer grado con 

Supresión de la tercera en los compases uno y dos de 

“Xangó” de Heitor Villa-Lobos. 

 

La presentación de acordes con tercera ocurre de manera 

esporádica y coloca a la obra en el ámbito tonal. Esto 

ocurre en los tiempos uno y dos del compás tres, en el 

acorde de primer grado; de los tiempos tres y cuatro del 

compás siete, tratándose de un acorde de sexto grado con 

séptima; en los tiempos uno y dos del compás once, 

usando el primer grado; en los tiempos primero y segundo 

del compás doce usando el tercer grado; en los tiempos 

tercero y cuarto del compás catorce en primer grado;  en 

los tiempos tercero y cuarto del compás quince, 

formándose un acorde de sexto grado con séptima; en los 

tiempos primero y segundo del compás dieciséis en un 

acorde de tercer grado con novena y durante los compases 

dieciocho y diecinueve completos, en primer grado.  

 

 

Figura 2. Compases uno, dos y tres de “Xangó” de Heitor 

Villa-Lobos: 

En el tercer compás se usa el acorde de primer grado sin 

supresión de la tercera. 

 

 

Destacamos, a partir del análisis musical varios elementos 

que relacionamos con el toque a Xangó. En primer lugar, la 

aparición de acordes casi siempre sin tercera a lo largo de 

la obra, que hacen sonar al piano de forma parecida a un 

tambor; en segundo, la velocidad a la que se ejecuta la 

pieza, pues como ya mencionamos, el toque del alujá es de 

los más violentos de la religión de los orishas. En tercer 

lugar, el uso de la hemiola como ritmo africano por 

excelencia. En cuanto a los elementos de expresión 

encontramos que “La interacción dinámica, el sonido 

actuante, aparece en todo su contenido simbólico en 

fórmulas e invocaciones rituales y en los sonidos emitidos 

por los instrumentos rituales” (Moreno, 1977, p. 124), por lo 

que debemos distinguir entre los elementos musicales del 

canto y los del acompañamiento pianístico. Para el caso 

del acompañamiento, Villa-Lobos logró dar la impresión 

sonora de la ejecución de un tambor, representado por el 

piano, mediante la supresión de la tercera. La recreación 

del sonido del tambor se refuerza mediante las 

indicaciones dinámicas que siguen, de manera natural, el 

curso de los sonidos emitidos por instrumentos de 

32 
 



Publicación semestral, Magotzi Boletín Científico de Artes del IA, Vol. 14, No. 27 (2026) 26-34 
 

                        ​ ​ ​  
percusión, ejemplo de esto es el acorde de la mano 

derecha con el que inicia la pieza y que se extiende hasta 

el final del compás tres, empezando en forte con acento, 

para ir disminuyendo hasta llegar a piano.  

El ritmo ejecutado por la mano izquierda es un motivo de 

dos tiempos, integrado por las siguientes figuras: corchea, 

semicorchea, semicorchea, corchea, corchea, 

semicorchea, semicorchea, corchea, corchea, corchea. 

Destaca la acentuación indicada por el compositor, 

recayendo en las corcheas primera, cuarta y séptima de 

cada compás, al respecto Orrego-Salas menciona: “[…] tal 

recurso no deja de ser corriente en la Samba Urbana, 

sobre todo cuando se subdividen los metros binarios de 

ocho pulsaciones en fracciones de 3 más 3 más 2 […] 

(Orrego-Salas, 1965, p. 40). 

 

 

 
Figura 3. Acentuación típica de la Samba Urbana 

empleada en la mano izquierda del  

acompañamiento pianístico de “Xangó” de Heitor Villa-Lobos. 

 

 
 

1.3.3.​ Ritmo y religión en el culto Yoruba de 
Xangó  

La parte del canto proviene directamente del folklore 

afrobrasileño. Según Mario de Andrade la melodía 

empleada por Villa-Lobos en esta canción es un 

“encantamiento de origen africano proveniente de la 

macumba de Rio de Janeiro […] Xangó es el dios del 

trueno entre los negros yorubas […] Brasil se llenó de 

yorubas durante la época de la esclavitud […]” (De 

Andrade, 1928, p. 55). Para Moreno Fraginais la Macumba 

es la denominación del culto afrobrasileño en Rio de 

Janeiro, Espíritu Santo y Sao Paulo; es una fusión de 

instituciones y ritos, donde Xangó es llamado San Juan 

Bautista (Moreno, 1977, pp. 286-287). En el texto de Mario 

de Andrade, aparece una partitura sin métrica, en la 

tonalidad de Do Mayor, cuya melodía es casi idéntica a la 

asentada por Villa-Lobos en “Xangó”. Mario de Andrade 

explica la métrica del canto folclórico: “la indicación rítmica 

que plasmé es exacta en la medida de lo posible. Tiene 

siempre un rubato eminentemente oral […] que escapa a 

cualquier escritura métrica. También porque varía en el 

mismo cantor cada vez que entona el canto” (De Andrade, 

1928, p. 56). 

 

  
Figura 4. Primera frase del “Canto de Xangó” recabado por 

Mario de Andrade. 

 

Villa Lobos, en cambio, concibió este canto en la tonalidad 

de sol menor y ajustó las irregularidades rítmicas propias 

de la tradición oral al compás de 4/4, mediante el empleo 

de la síncopa y de la subdivisión rítmica de la blanca en 

tresillos. La síncopa ocurre, en la parte del canto, en el 

compás dos, del primero al tercer tiempo; en el compás 

cuatro del primero al segundo tiempo y del tercer tiempo 

del compás cuatro hasta el final del compás cinco, así 

como en los compases seis y siete del tiempo dos al tres. 

En el compás ocho, del tiempo uno al tiempo tres del 

compás nueve. Los compases del diez al dieciséis son 

idénticos rítmicamente a los comprendidos entre el dos y el 

ocho. La conjunción entre el canto y el acompañamiento 

pianístico corresponde a la explotación polirítmica propia 

de la obra sinfónica de Villa-Lobos descrita por Orrego 

Salas “alcanzando un grado de complejidad que a no 

mediar una clara distribución de cada plano rítmico dentro 

de la paleta orquestal, el resultado podría ser caótico” 

33 
 



Publicación semestral, Magotzi Boletín Científico de Artes del IA, Vol. 14, No. 27 (2026) 26-34 
 

                        ​ ​ ​  
(Orrego-Salas, 1965, p. 39). 

 

 

 
Figura 5. Polirritmia en el compás cuatro de “Xangó” de Heitor 

Villa-Lobos. 

 

 
Conclusiones 

La canción fetiche de Macumba “Xangó” de Heitor 

Villa-Lobos es, dentro del arte latinoamericano un 

documento histórico, que fusiona los elementos culturales 

aportados a América por el pueblo africano traído bajo la 

figura de la esclavitud, tanto en lo que a religión como 

música se refiere.  

El conocer parte de los rituales africanos del culto a Xangó 

proporciona a los intérpretes de esta canción los elementos 

básicos para lograr un concepto sonoro tanto del piano 

como de la parte vocal, que esté en estrecha vinculación 

con el carácter ritual de la obra; así mismo, para el 

espectador representa una verdadera oportunidad para 

exponerse a los ritmos africanos en su carácter 

neoprimitivista para lograr una experiencia estética muy sui 

géneris. De esta manera - a nivel simbólico - esta canción 

fetiche, da la impresión de ser tañida con un instrumento 

primitivo impedido de entonar alturas musicales.  

Nos encontramos ante un objeto cultural mestizo, por lo 

que la experiencia estética, tanto para los ejecutantes 

como para el público radica en la exposición a las formas 

más primitivas de arte musical. 

 

Referencias 

[1]​Béhague, G. (1982). “Rasgos Afrobrasileños en obra nacionalistas 
escogidas de compositores brasileños del Siglo XX”. Revista 
Musical Chilena, pp. 53-59. 

 
[2]​Cabrera, L. (1989). El Monte, Editorial Letras Cubanas. 

 
[3]​Corrêa, Norton F. (2014), «Tambores iorubá no Brasil.» África(s), 

pp. 159-176. 
 
[4]​De Andrade, M. (1928). Ensaio sobre Musica Brasileira. São Paulo: 

I. Ciarato & Cia. 
 
[5]​Dorsey, L. (2006). Vudú y paganismo afrocaribeño. Lectorum. 

 
[6]​Evans-Pichard, E.E. (1991). Las teorías de la religión primitiva. 

Siglo Veintiuno Editores 
 
[7]​Garramuño, F. (2007). Modernidades primitivas: tango, samba y 

nación. FCE. 
 
[8]​Giro, R. (1990). Heitor Villa-Lobos. Ediciones Unión. 

 
[9]​Gomes de Andrade, M do C. (2023). Pesquisa escolar. 

https://pesquisaescolar.fundaj.gov.br/es/artigo/xango/ (último 
acceso: 20 de agosto de 2023). 

 
[10]​ Hernández, J L. (2008). «La santería y el candomblé: dos 

universos semejantes.» Encuentro de la cultura cubana, pp. 48-49. 
 
[11]​ Klein Caballero, F. (2006).  «Quimbanda y umbanda. Cultos 

afrobrasileños en el Río de la Plata.» Gazeta de antropología, 2. 
 
[12]​ Klein, Hebert S. y Vinson III, Ben. (2013). La esclavitud en 

América Latina y el Caribe. El Colegio de México. 
 
[13]​ Mariz, V. (1987). Heitor Villa-Lobos. El nacionalismo 

musical brasileño. Siglo Veintiuno Editores. 
 
[14]​ Martin, J. (1930). Ecué changó y yemayá. Cultural S.A. 
 
[15]​ Moreno Fraginais, M. (1977). África en América Latina. 

Siglo Veintiuno Editores. 
 
[16]​ Orrego-Salas, Juan A. (1965). «Heitor Villa-Lobos. Figura, 

Obra y Estilo.» Revista Musical Chilena, pp. 25-62. 
 
[17]​ Pérez Medina, T. (2005). La santería cubana: El camino de 

Osha, Ceremonias, ritos y secretos. Biblioteca Nueva. 
 
[18]​ Pinho Candido, M. (2011). Fronteras de esclavización. 

Esclavitud, comercio e identidad en Benguela 1780-1750. El 
Colegio de México. 

 
[19]​ Ribeiro, D. (1999). El Pueblo Brasileño. La formación y el 

sentido de Brasil. FCE. 
 
[20]​ Storni, E. (1987). Villa-Lobos. Espasa-Calpe. 
 
[21]​ Villa-Lobos, H. (1929). Canciones típicas brasileiras. Max 

Exchig. 

 

34 
 


	Keywords: 
	Palabras Clave: 
	Heitor Villa-Lobos, esclavitud, migración, ritmo, macumba. 
	 
	 
	Introducción 
	 
	**** 
	 
	Desarrollo 
	1.1.​Esclavitud en Brasil 
	1.2.​ Las aportaciones de la cultura africana en el Nuevo Mundo  
	1.2.1.​La figura de Xangó (Changó) 
	1.2.2.​Las danzas rituales 
	1.3.​La recepción del folklore africano en las élites brasileñas  
	 
	1.3.1.​La respuesta musical de Villa-Lobos 
	 
	1.3.2.​Estructura musical de “Xangó” 
	 
	 
	1.3.3.​Ritmo y religión en el culto Yoruba de Xangó  
	 
	Conclusiones 
	Referencias 

