
 
https://repository.uaeh.edu.mx/revistas/index.php/ia/issue/archive 

MAGOTZI Boletín Científico de Artes del IA 
 Publicación semestral, Vol. 14, No. 27 (2026) 75-82 

 

 
ISSN: 2007-4921 

 
Líricas y cuerpos en pugna: Ser mujer en la música huasteca 

Lyrics and Bodies in Struggle: Being a Woman in Huasteca Mexican Music 

Stephania Hernández Jiméneza 

 

Abstract: 

This paper offers an initial critical approach to the lyrical and bodily discourses that have historically placed women in subordinate 
positions within the fields of musical performance and composition, as well as in the dance practices associated with the son 
huasteco. Drawing from the intersection between personal experience as a huapango dancer, contributions from related academic 
literature and the voices of huapanguera women, it examines their efforts to redefine their role in huapango. These actions 
-articulating word, body and artistic practice- open spaces from cultural dialogue and symbolic transformation within the traditional 
expressions of the Huasteca region. 
 

Keywords: 
Huapanguera women, Folk lyric, Dance, Huapango, Cultural agency. 

 
Resumen: 

El presente trabajo plantea una primera aproximación crítica alrededor de los discursos líricos y corporales que posicionan a las 
mujeres en situaciones de subordinación dentro de los ámbitos de la ejecución y la composición musical, así como en las prácticas 
dancísticas vinculadas al son huasteco. A partir del entrecruce entre la experiencia personal como bailadora de huapango, los aportes 
de textos académicos afines y las voces de mujeres huapangueras, se analizan los esfuerzos emprendidos por ellas para resignificar 
su papel dentro del huapango. Estas acciones, que articulan palabra, cuerpo y práctica artística, abren espacios de diálogo cultural y 
transformación simbólica en las expresiones culturales de la Huasteca. 
 

Palabras Clave: 
Mujeres huapangueras, Lírica popular, Danza , Huapango, Agencia cultural. 
 

 
 

 
Introducción 

 
El son huasteco constituye una de las expresiones 
culturales de mayor arraigo en la región huasteca. Su 
práctica se desarrolla en la intersección entre la música, 
la lírica y la danza, ámbitos que históricamente han 
estado dominados por la participación masculina. Si bien 
la población huasteca se reconoce como portadora 
activa de esta identidad regional, el creciente 
protagonismo de mujeres como músicas, versadoras y 
bailadoras en huapangueadas y concursos de 
huapango, ha comenzado a cuestionar y transformar 
dicha perspectiva. 

 
Como joven bailadora, he sido testigo de las asimetrías 
gestadas en la práctica del son, lo que me llevó a 
indagar las causas de esta realidad mediante la revisión 
de textos académicos y el acercamiento a las 
experiencias de mujeres huapangueras, donde también 
es visible la influencia de miradas masculinas sobre su 
trayectoria. En este contexto, el presente documento 
propone una reflexión sobre los posibles caminos hacia 
la deconstrucción de los sistemas de opresión que 
atraviesan y condicionan la práctica del son huasteco. 
 

​  
________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

a Autora de Correspondencia, Universidad Autónoma del Estado de Hidalgo | Mineral del Monte, Hidalgo | México, 

https://orcid.org/0009-0006-0312-7551, Email: stephaniahernandezjimenez@gmail.com   

Fecha de recepción: 13/09/2025, Fecha de aceptación: 31/10/2025, Fecha de publicación: 05/01/2026 
DOI: https://doi.org/10.29057/ia.v14i27.15996 

 

mailto:stephaniahernandezjimenez@gmail.com


Publicación semestral, Magotzi Boletín Científico de Artes del IA, Vol. 14, No. 27 (2026) 75-82 

76 
 

La Huasteca: territorio y género 

Con el propósito de contextualizar el análisis, resulta 
pertinente señalar algunas generalidades sobre la región 
huasteca y una de sus expresiones culturales de mayor 
relevancia identitaria, el son huasteco. Diversos autores 
coinciden en que la huasteca es una región extensa y 
heterogénea que abarca la parte sur de Tamaulipas, el 
norte de Veracruz, el oriente de San Luis Potosí, el norte 
del estado de Hidalgo, una porción septentrional de 
Querétaro y una pequeña sección del norte de Puebla 
(Ruvalcaba y Pérez citados por Camacho, 2018; 
Ramírez, 2022, pág. 18). Si bien no es posible 
determinar un origen único para el son, se reconoce 
como el resultado de un proceso histórico de mestizaje 
musical y dancístico que integra influencias españolas, 
indígenas y afroamericanas, en estrecha relación con el 
fandango (Echeverría, 2022, págs. 13-15), cuya 
expresión descansa sobre su construcción literaria, 
musical y dancística Juárez (2012, p. 7). Cabe agregar 
que, con el paso del tiempo, y en correspondencia con 
los contextos particulares de la región, el son huasteco 
ha experimentado transformaciones que incluyen la 
incorporación de nuevos instrumentos, estilos vocales, 
formas poéticas y tendencias interpretativas, 
distinguiendo principalmente dos vertientes: la 
tradicional -interpretada con jarana, quinta huapanguera 
y violín- y la moderna, caracterizada por la incorporación 
de elementos de la música ranchera y del mariachi, 
como el uso del estribillo y estructuras más cercanas al 
bolero o la ranchera (Juárez, 2012, pág. 47).  

En contraste con dichos hallazgos, se ha reflexionado 
poco sobre las relaciones asimétricas entre hombres y 
mujeres en el ejercicio del son huasteco. 
Tradicionalmente, los hombres han ocupado roles 
activos desde la ejecución musical y la versería, mientras 
que las mujeres han sido presentadas como musas 
inspiradoras de coplas y bailadoras que siguen pautas 
de movimiento definidas por sus parejas. Este orden 
configura un escenario que, a partir de reglas explícitas 
e implícitas, delimita los espacios de participación y 
visibilidad en función de un binarismo de género 
sustentado en las concepciones sobre lo masculino y lo 
femenino en la huasteca.  

Estas representaciones de género trascienden el ámbito 
simbólico y se materializan en las dinámicas familiares y 
sociales, donde se definen los espacios legítimos para el 
aprendizaje y la acción de los individuos. Dicha 
concepción forma parte de construcción histórica forjada 
desde distintos ángulos y sustentada en la división social 
del trabajo, en las que las labores domésticas y del hogar 
se asocian a lo femenino (Balcázar, 2022). Aunado a 
ello, Beaucage (2012), en su análisis sobre el cuerpo y 
género entre los nahuas de la sierra norte de Puebla, 
señala que esta división responde a un modelo de familia 

patriarcal que impone una disciplina corporal propia de 
cada sexo (pág. 170), determinando así los espacios de 
acción para hombres como proveedores y responsables 
del trabajo productivo, y las mujeres como encargadas 
de la crianza y las labores domésticas. 

LSiguiendo a Hall y du Gay (2003), la identidad puede 
entenderse como una experiencia estética y una forma 
de interacción social (p. 187); en este sentido, las 
músicas tradicionales, y el son huasteco, expresan la 
conciencia colectiva de la sociedad en la que se 
producen. Desde esta perspectiva, el son huasteco 
puede leerse como un espacio donde las ideologías de 
género se expresan, se legitiman, y potencialmente, se 
transforman; ya que la música y la danza reflejan tanto 
las relaciones individuales como las mutuas, 
funcionando como un medio para interpretar las 
ideologías sociales.  

De esta manera, es posible comprender que las 
identidades se construyen en relación con el otro, dentro 
de un entramado de discursos y prácticas que les otorgan 
sentido. En el caso de la huasteca persiste la idea de que 
existen oficios propios de cada género (Palafox, 2014, 
pág.1), desde esa noción, el canto y la versería se 
configuran como territorios masculinos, desde donde se 
trova y se versa sin inquirir en la individualidad femenina. 
Estás prácticas establecen distinciones entre el hacer y el 
saber hacer, otorgando al hombre la palabra y limitando 
a la mujer en la exploración de su identidad dentro del 
son.  

Esta rigidez en los roles de género también determina la 
pertenencia a ciertos espacios, estructurados a partir de 
mecanismos sociales y familiares. Mientras los varones 
gozan de mayor autonomía para aprender y participar en 
actividades públicas, las mujeres suelen tener una 
participación restringida e indirecta. Esta situación se 
vincula con antiguos prejuicios que asocian al huapango 
con entornos inapropiados para ellas, como señala Staku 
(comunicación personal, octubre 2024): “la música 
huasteca se veía de forma despectiva, música para las 
cantinas”. Asimismo, la transmisión del conocimiento 
musical ha recaído generacionalmente entre varones 
dentro de familias de músicos, limitando la formación de 
las mujeres en la música tanto dentro como fuera de 
estos núcleos. Paralelamente, la configuración del 
huapango está profundamente vinculado con las formas 
aceptadas de relación sexoafectiva heteronormada. En la 
representación dancística, el varón adopta el papel de 
conquistador -activo, desafiante, dominante en el uso del 
espacio-, mientras que la mujer responde, casi siempre, 
con gestos de aceptación, reserva, delicadeza y 
contención. Estos juegos de poder moldean conductas, 
comportamientos y formas de representación que se 
hacen visibles en la dimensión lírica y dancística del 
huapango. 



Publicación semestral, Magotzi Boletín Científico de Artes del IA, Vol. 14, No. 27 (2026) 75-82 

77 
 

 
Las mujeres en el son 

Durante mucho tiempo, la participación directa de las 
mujeres en el huapango estuvo condicionada por un 
sistema de creencias anclado en el binarismo de género, 
donde ser mujer música no es una posibilidad; Valdivia 
(2010) refiere que “no podemos decir que el destino de 
ser músico sea exclusivamente varonil o que a las 
mujeres no les interese serlo, es más bien producto del 
mismo contexto en el cual están inmersos los habitantes” 
(pág. 66). La presencia de una mujer tocando jarana o 
improvisando versos aún provoca rechazo y comentarios 
despectivos, bajo el argumento de que cualquier 
modificación en la tradición, por mínima que sea, 
representa un acto de transgresión. Si bien, son 
principalmente los músicos mayores quienes manifiestan 
esta resistencia, también existen jóvenes que comparten 
dicha postura. A la par,se registran anécdotas de 
inclusión femenina forzada en los discursos, más por 
necesidad que por convicción,  especialmente en casos 
donde se busca preservar el legado familiar ante la 
ausencia de descendientes varones, recurriendo así a las 
mujeres de la línea familiar. 

Ahora bien, con el objetivo de profundizar en esta 
reflexión, fue necesario rastrear referencias directas de 
mujeres músicas inmersas en el desarrollo del huapango. 
En este proceso surgieron diversas complicaciones: las 
referencias sobre su relevancia dentro del gremio -ya sea 
como solistas o integrantes de tríos- resultaron vagas; 
existen pocos registros de mujeres músicas en la 
bibliografía dedicada al son huasteco, y la visibilidad que 
se les otorga a las trovadoras y versadoras en los eventos 
públicos, como concursos y encuentros de huapango, 
continúa siendo limitada.  

Entre las huapangueras que han logrado destacar se 
encuentran Alejandra Juárez, Soraima Galindo, 
Esperanza Zumaya y las hermanas Antonieta y Natalia 
Valdés. Mención especial merece Staku Allende, quien a 
través de sus entrevistas y trayectoria, ha permitido 
reconocer, desde su vivencia, las vicisitudes del ejercicio 
musical de las mujeres en la práctica del son.  

Palafox (2022), en su texto Versa la mitad que falta, 
destaca que “[d]urante casi 50 años se observa que la 
integración de las mujeres ha sido escasa y lenta [...] Las 
pocas mujeres que hemos incursionado [...] es porque en 
algún punto de nuestras historias de vida algo nos ha 
privilegiado” (pág. 2); este trabajo pone de relieve la 
diversidad de situaciones adversas que las mujeres han 
debido afrontar para integrarse a las prácticas 
tradicionales. Al hablar de “privilegio”, se alude a aquellos 
casos en los que existió apoyo familiar o la intervención 
de un agente externo que impulsó su talento, 
evidenciando así una profunda brecha en el 
reconocimiento de la mujer como eslabón central en la 

transmisión de los saberes culturales.  

De la misma forma, en una experiencia personal, Allende 
(comunicación personal, 2024) relata cómo, inspirada y 
respaldada por sus padres, Arturo Allende y Rafaela 
Téllez, logró desarrollar desde temprana edad un 
estrecho vínculo con el huapango huasteco. Del mismo 
modo, reconoce que al haber tenido como referentes a 
otras músicas huapangueras -como algunas de las antes 
mencionadas- le permitió adentrarse en el son huasteco. 
Admite también que, sin este apoyo, su proceso 
probablemente habría sido más lento y 
considerablemente más difícil de llevar. De igual manera, 
Allende (comunicación personal, octubre 2024) 
rememora la frase “¡Yo quiero ser huapanguera!”, 
pronunciada por Alejandra Juárez,cuando su hermano -
desafiando las normas establecidas- le enseñaba a tocar 
huasteco. Considera que esas palabras fueron 
especialmente poderosas y significativas, pues marcaron 
el impulso decisivo que la inspiró para seguir 
dedicándose a la música.  

Frente a esta realidad, las mujeres que han luchado por 
obtener visibilidad, impulsadas por el gusto y el 
sentimiento de pertenencia a la identidad huasteca, han 
gestionado talleres comunitarios para la práctica musical, 
libres de las restricciones impuestas en el pasado. Como 
señala Allende (comunicación personal, octubre 2014): 
“los talleres donde uno comenzó a aprender nunca hubo 
distinción de si eran niños o si eran niñas […] gracias a 
esto había un espacio seguro donde las niñas podían 
aprender”.  

A pesar de estos avances, muchas de ellas han sido 
víctimas de diversas formas de violencia por ejercer su 
oficio. Ir en contra de los preceptos sociales esperados 
para la mujer huasteca ha derivado en actos de exclusión, 
menosprecio, desvalorización, acoso e incluso 
autorrepresión. Algunos de estos casos han sido 
expuestos en redes sociales y forman parte de las 
historias de vida de bailadoras y trovadoras. Allende 
(comunicación personal, 2024) también expone cómo, a 
lo largo de sus experiencias, ha enfrentado situaciones 
en las que se le ha restringido el acceso al conocimiento 
dentro de espacios de encuentro musical, ya que muchas 
reuniones se realizan en lugares informales a los que, por 
su condición de mujer, no podía asistir o participar 
activamente.  

No obstante el objetivo de este trabajo no es revictimizar 
a las personas, sino más bien coadyuvar a la reflexión y 
enaltecer los esfuerzos orientados a la generación de 
estrategias que promuevan la igualdad de género dentro 
de la cultura huasteca. 

 
 
 



Publicación semestral, Magotzi Boletín Científico de Artes del IA, Vol. 14, No. 27 (2026) 75-82 

78 
 

La representación de la mujer en el son 
Esta presencia predominantemente masculina no solo 
se ha manifestado en los espacios de ejecución y 
participación, sino que también ha moldeado la forma en 
que se produce e interpreta la lírica. En este sentido, 
resulta necesario explorar cómo la construcción de la 
poética huasteca ha estado condicionada por la mirada 
masculina, la cual ha influido en los elementos que la 
estructuran. 

Tomando como eje central la lírica, a través de los versos 
que conforman el son huasteco, es posible identificar de 
qué manera se perpetúan las representaciones de los 
individuos, así como los estereotipos de género y las 
formas en que estos son percibidos por quién los 
enuncia. Juárez (2012) plantea que: 

 
   “[l]a simbología huasteca tiene la 

particularidad de oscilar entre el símbolo 
y la literalidad y permite al poeta 
representar a personajes tipo 
pertenecientes a su entorno social o al 
imaginario colectivo [...] El poeta también 
toma el objeto, personaje o ser y lo pinta 
en las coplas tal cual es por medio de las 
referencias literales” (pág. 3).  

 
En ese sentido, dado que el oficio de trovador recae 
principalmente en los hombres, son ellos quienes han 
conservado discursos sobre la figura femenina como un 
elemento idealizado, asociado a los roles de musa 
inspiradora, madre, prospecto de pareja, amante o 
esposa. Al respecto, Allende (comunicación personal, 
2024) comparte que “existen versos que hablan de la 
mujer como creadora de vida, exactamente esto no 
ofende, pero, se refleja en la música popular, percibiendo 
solo esta faceta de la mujer y casi siempre desde este 
tema”, lo que termina por menoscabar la autopercepción 
de las mujeres sobre sí mismas. 

Si analizamos con detenimiento el modo en que se 
expresa la figura femenina en el huapango, observamos 
que su simbología revela una concepción de 
desconocimiento y distancia cuando es construida por un 
hombre.  

Para ejemplificar esta construcción, se recuperan 
algunos versos del son “La presumida”, registrados por 
Virginia Sánchez (2009) en su Antología poética del son 
huasteco tradicional. En dichos versos se narra el cortejo 
de un hombre mujeriego hacia una joven que lo rechaza, 
argumentando que la falta de dinero es su mayor 
defecto. Esta respuesta desencadena una serie de 
adjetivos que se emplean en la composición poética para 
delinear las características de una mujer que transgrede 
los límites simbólicos de lo femenino, o lo que el autor 
considera que una mujer “debe ser”, mientras él mismo 

justifica su comportamiento como un casanova. De esta 
forma, el texto evidencia un sistema de creencias y 
actitudes que perpetúan las diferencias de género a 
partir de los atributos esperados para una mujer y las 
expectativas que se depositan en ella.  

Aunque existen variantes en los versos de este son, en 
una de ellas se alude a las “presumidas”, quienes al no 
estar dispuestas a someterse a los deseos del varón, son 
consideradas peligrosas. El siguiente fragmento 
proviene de una versión interpretada por el trío Armonía 
Huasteca, registrada por Juárez (2012) para su tesis 
doctoral sobre simbolismo, literalidad y autorreferencia 
en la lírica huasteca:  

 
La mujer que es presumida / nunca me la 

den por buéeena / nunca méee la den por 
buena / la mujéeer que es presumida. / 
descante / Se pasa toda la vida / en una 
pura condéeena / si el maríido se 
descuida / hasta el máaarido envenena 
(pág. 122) 

 
En el mismo sentido, la autora argumenta que en la lírica 
tradicional las imágenes generadas a través de las 
descripciones y el lenguaje explícito constituyen un 
reflejo inmediato de la realidad y el contexto en el que el 
individuo se desenvuelve (p.143). Cabe destacar que 
este es un ejemplo de referentes desfavorables que 
pueden encontrarse en el repertorio, pues, al mismo 
tiempo, existen composiciones que idealizan la figura 
femenina. Un caso representativo es el son “La 
petenera”, cuyas letras exaltan el virtuosismo, la belleza 
y un ideal poetizado de la mujer, difícilmente alcanzable 
en la realidad. 

En síntesis, el simbolismo de la mujer en la lírica 
huasteca no es autor representado; oscila entre dos 
extremos, por un lado, aquello que se rechaza en una 
mujer, y por otro, lo que se espera de ella. Ambos polos 
coinciden en despejar a la figura femenina de todo 
realismo y complejidad humana.  

 
Recuperar la voz  

El cambio es una condición que responde a múltiples 
causas y la contemporaneidad ha favorecido la ruptura 
de las estructuras heteronormadas, abriendo la 
posibilidad de replantear la realidad. Hernández (2006), 
desde un análisis de lo femenino en el arte, explica cómo 
los cambios sociales a partir de la segunda mitad del 
siglo XX -impulsados por las olas feministas y el 
activismo en favor de los derechos civiles- transformaron 
el concepto de lo femenino, el cual “se redimensiona 
significativamente en el campo artístico y subvierte su rol 
pasivo por uno activo” (pág. 46). Esta transformación ha 
propiciado el paso de la mujer musa a intérprete y 



Publicación semestral, Magotzi Boletín Científico de Artes del IA, Vol. 14, No. 27 (2026) 75-82 

79 
 

constructora de su propia imagen.  

Habitar la lírica desde el pensamiento crítico se convierte 
en un instrumento de agencia social, un espacio de 
expresión y resistencia.  Este cambio de perspectiva de 
la mujer como artista también se refleja en la 
metamorfosis de las prácticas tradicionales. En este 
sentido, García de León (2009) sostiene que: 
 

Este profundo cambio se debe al 
acercamiento vertiginoso hacia otras 
memorias colectivas y otros espacios 
culturales, unido, por un lado, a las 
convulsiones y rupturas de las 
sociedades contemporáneas y, por otro, 
al poder creciente de los modernos 
medios de información,que han abierto 
precisamente una fisura entre la historia 
y la memoria, haciendo penetrar por allí 
nuevas construcciones imaginarias (pág. 
55). 

 

Prestar atención a estos procesos permite visibilizar las 
grietas y los posibles caminos para la resignificación de 
la tradición. Al respecto, Salas (2023) señala que, “el son 
es una tradición viva, actual y actualizable. Los 
esquemas tradicionales permiten la recreación y 
actualización para él son, [...] aún los sones más 
endurecidos pueden tener o reactivar la capacidad 
generativa de los esquemas” (págs. 13-14). Reconocer 
esta cualidad dinámica de las culturas musicales 
tradicionales contribuye a desmontar los argumentos 
que buscan perpetuar relaciones de poder asimétricas 
entre hombres y mujeres. Bajo este escenario, habitar la 
lírica desde una perspectiva crítica se convierte en una 
herramienta de transformación cultural, una forma de 
agencia social y un espacio de expresión y resistencia, 
que ofrece a las mujeres la posibilidad de reconfigurar de 
manera consciente y objetiva su imagen dentro del 
huapango.  

Para ilustrar de manera tangible estas transformaciones, 
podemos recurrir al caso de Staku Allende, quien desde 
su actuar como trovadora, ha dado un giro significativo a 
la interpretación de las líricas existentes. Desde una 
perspectiva feminista y su postura política frente a las 
palabras y metáforas empleadas históricamente para 
describir a la mujer. En este sentido, Allende 
(comunicación personal, 2024) excluye o reescribe 
aquellos sones que contienen tintes misóginos, 
apostando por un perfil que destaca a la mujer orgullosa 
de sus raíces y de su origen. Un ejemplo de ello se 
encuentra en su interpretación de “La presumida”, esta 
vez en la versión de Staku y sus huastecos. A través de 
un giro poético, los versos celebran la identidad y la 
conexión con la feminidad a partir de la vestimenta, 
otorgándole un nuevo sentido de interpretación al verso 
conocido: la ropa deja de ser un símbolo de deseo y se 

convierte en un índice de identidad y orgullo:   

 
La presumida poblana /  Que viene de 

huachinango / Tiene la voz de serrana 
que alegra el fandango /Presume su 
jarana / Cuando toca en el huapango / 
Contenta vengo sonriendo / Con mis 
trenzas de peinado /Que me miren no 
pretendo, pero atención he llamado /  
Porque vengo presumiendo / Mi rebozo 
con bordado /La Huasteca hace sentir / 
Un orgullo que sostengo / La Huasteca 
hace sentir / Un orgullo que yo tengo / 
Aquí me gusta vivir / Es una dicha que 
tengo / y me gusta presumir la tierra de 
dónde vengo (2019).  

 

Otros ejemplos son Esperanza Zumaya y Natalia Valdés  
quienes emplean una poética neutra, caracterizada por 
la ausencia de connotación de género asociado al 
receptor del mensaje. Esta estrategia puede observarse, 
por ejemplo, en la interpretación de “La Malagueña” por 
Emma Maza, registrada en el disco "Los Cantores del 
Pánuco, Vol. 3” (1991) y citada por Juárez (2012), donde 
la neutralidad del lenguaje permite que la lírica 
trasciende los roles tradicionales:  

 
De los besos que me diste / De los besos 

que me diste/ todavía guardo el sabor / 
de aquello que me dijiste / no te he 
guardado rencor/ aunque no me lo 
cumpliste/ todavía te tengo amor. (pág. 
95) 

 

A su vez, Tének Lem, trío femenino potosino, construye 
narrativas musicales que buscan visibilizar y cuestionar 
la violencia de género. En el son de “Las Conchitas”, el 
grupo expresa: 

 
Lo que ellos me argumentan / es cómo iba 

vestida es el cómo iba / vestida lo que 
ellos me argumentan estas / cosas me 
violentan / de esas cosas muy violentas / 
que dejan grande herida / nuestras 
amigas se ausentan y las encuentran sin 
vida (2022) 

 

A través de estos versos, el trío denuncia las agresiones 
y los estigmas que enfrentan las mujeres, convirtiendo la 
lírica en un espacio de reivindicación, resistencia y 
conciencia social. Asimismo, dichos versos ponen de 
manifiesto el feminicidio, un problema que atraviesa la 
vida de las mujeres; de acuerdo con el análisis de 
Morales (2020), las estadísticas nacionales continúan 
arrojando altos índices de violencia ejercida hacia las 



Publicación semestral, Magotzi Boletín Científico de Artes del IA, Vol. 14, No. 27 (2026) 75-82 

80 
 

mujeres desde temprana edad. Aunque el objetivo 
central de este trabajo no se centra en el tema, resulta 
relevante señalar que esta problemática no es ajena a 
los entornos de las músicas tradicionales.  

A la luz de los ejemplos presentados, las trovadoras 
huastecas buscan recuperar su voz, cuestionando los 
valores y significaciones atribuidos a su ser en el mundo. 
Para ellas, versar se asume como un acto político, una 
forma de resistencia frente a los sistemas opresivos que 
esperan de ellas una actitud pasiva tanto en lo social 
como en lo artístico. Palafox (2012, 2014, 2015, 2024) 
en diversos de sus escritos, enfatiza que la versería 
constituye un espacio fértil para ejercer la voz y generar 
espacios de sororidad que contribuyan a desmontar las 
estructuras patriarcales que violentan a las mujeres. Más 
allá de la música, estas prácticas buscan aportar el 
reconocimiento del valor cultural de la música tradicional. 

Allende (comunicación personal, octubre 2024) señala la 
responsabilidad que recae sobre las mujeres músicas, 
reconociendo que son temas difíciles de abordar, 
intentar ocultarlos no los hace desaparecer. En sus 
palabras: 

 
Soy consciente de que puedo hablar de que 

la huasteca es hermosa, pero tambien 
hay violencia contra las mujeres, no solo 
con las huapangueras, si no con las 
originarias de la huasteca y creo que es 
importante hacer denuncia y hablar de 
ello, no negerme a la realidad de los 
hechos.   

 

Cabe destacar que ella misma sintió miedo de expresar 
sus décimas en público, pero gracias al consejo del 
poeta de son arribeño Guillermo Velázquez que 
comprendió que debía asumir la responsabilidad de 
ejercer su derecho a expresarse y hacerse escuchar. 
Este sentimiento se repite en otras autoras, quienes, 
aunque no señalan de manera tan directa situaciones de 
violencia, manifiestan una forma de expresarse 
totalmente distinta a las que son versadas y trovadas por 
músicos hombres.  

Asimismo, estas transformaciones han permitido a las 
mujeres abrirse camino como artistas y reafirmarse 
como tales, explorando y creando desde su 
individualidad, hablando de sus propias experiencias y 
apropiándose de sus procesos, Cabe puntualizar que 
algunas huapangueras simpatizan con esta manera de 
pensar, dando como resultado la construcción de 
imágenes y representaciones alejadas de la mirada 
masculina. Esto ,sin embargo, permite a las intérpretes 
escribir desde una perspectiva femenina, aunque no 
necesariamente desde una perspectiva feminista. Como 
mujer vinculada al son, pienso que en la palabra 

podemos recuperar el poder de expresarnos, y en el 
cuerpo encarnar una nueva conciencia, abriendo 
caminos para el fortalecimiento de la agencia femenina 
dentro de la práctica huapanguera. 

 
Transformando para habitar  

Entender el verso huasteco permite reconocer que los 
significados no solo se expresan verbalmente, sino que 
también incorporan en el cuerpo y el movimiento. La 
acción de zapatear sirve de acompañamiento de la 
música, y la destreza en este ejercicio brinda 
reconocimiento social; sin embargo, siguiendo nuestra 
línea argumental, es fundamental asumir una postura 
crítica y reconocer que esta dinámica también se 
encuentra cimentada sobre las reglas que disponen los 
cuerpos en relación con su rol de género.  

Tal como lo explica Juárez (2012) los símbolos poseen 
una carga que va más allá de su simple connotación, 
otorgándoles un gran poder evocativo. Por ello es 
necesario darles  importancia y relevancia: no se trata de 
palabras al azar sino de elementos que construyen una 
imagen que se aproxima a la comprensión de la realidad. 
(pág. 143) Estos preceptos también se reflejan en los 
escenarios donde se manifiesta el huapango -
huapangueadas, concursos y festivales- e incluso en los 
espacios de aprendizaje y transmisión. 

 
Los concursos de Huapango 

Desde este análisis, resulta pertinente abrir el debate 
hacia la reflexión sobre la imagen femenina desde la 
expresión dancística. Los concursos de huapango 
representan espacios donde convergen tradición, 
competencia y exhibición pública de las prácticas 
culturales asociadas al son huasteco. Más allá de su 
función como eventos festivos o de promoción cultural, 
estos concursos actúan como escenarios de legitimación 
simbólica de los roles de género, un aspecto relevante 
dada su creciente popularidad y expansión fuera de los 
estados pertenecientes a la región huasteca.  
 
La configuración coreográfica del huapango se desarrolla 
a través de la interacción en pareja, un juego de cortejo 
que refuerza los discursos de dominación sobre la mujer, 
soportado por el modelo heteronormado de familia 
tradicional -un hombre y mujer como pareja- (Ramírez, 
2021; Almazán, 2023; Juárez, 2022; Echeverría, 2022; 
Hernández, 2023). 
 
Si bien explícitamente los reglamentos de los concursos 
no estipulan que la pareja participante deba ser hombre y 
mujer, implícitamente se espera un modelo tradicional; es 
inconcebible pensar en la inversión de dominación, como 
una mujer dirigiendo la danza o el cortejo. Asimismo, los 
códigos de vestimenta limitan la exploración de 
interpretación más allá de lo preestablecido. Es prudente 



Publicación semestral, Magotzi Boletín Científico de Artes del IA, Vol. 14, No. 27 (2026) 75-82 

81 
 

agregar que el principal objetivo de los concursos es la 
evaluación de destrezas y habilidades de movimiento, 
ajustadas mediante la estandarización de técnicas y 
estilos categorizados por estilos -tamaulipeco, potosino, 
veracruzano, poblano, queretano e hidalguense-, todos 
permeables por un código de cuerpos en seducción, 
posturas e interacciones específicas, así como por 
distinciones visuales planteadas a través de la 
vestimenta, también cargada genéricamente. Bajo estos 
preceptos, las competiciones se estructuran sin 
posibilidad de participación como solistas; sin embargo, 
durante los eventos, sólo las ganadoras de ediciones 
pasadas pueden exhibirse, generalmente para amenizar, 
convirtiéndose en objetos de contemplación. 
 

Desde el análisis, considero pertinente abrir el debate 
hacia la reflexión de la figura femenina desde la expresión 
dancística; si bien, desde la versería se ha comenzado a 
reclamar la voz como mujer, aún hace falta recuperar 
también su cuerpo. Waldeen afirmaba que la danza, 
como todo arte, debía influir en la modificación de ciertas 
estructuras sociales injustas (como se cita en Lavalle, 
2002, pág,169) de las cuales el huapango no se 
encuentra exento. En el mismo sentido, Fort (2015) 
enfatiza que “el cuerpo/persona puede devenir un 
instrumento de enormes posibilidades para revocar el 
poder machista y dar paso al poder de las libertades y las 
igualdades entre mujeres y hombres” (pág. 63). Por ello, 
como bailarina y ejecutante, es importante plantear, 
desde una mirada crítica, la reivindicación de un 
huapango donde el movimiento también refleje 
afirmación identitaria, resistencia y agencia artística 
emergente.  
 

Versar con los pies: reflexiones finales 
Aventurarse en otras dinámicas de movimiento implica 
una búsqueda de identidad como bailadoras. El 
huapango, en tanto expresión identitaria, condensa 
valores y estructuras que, al mismo tiempo, por su 
naturaleza vivencial, ofrece un espacio para la 
transformación. Comprender la música y la danza 
huasteca como territorios permite replantear las 
realidades de los sujetos que se reconocen en ellas.   
 
La interpretación debería poder explorar con libertad, 
habitar el huapango en consonancia con la identidad 
propia, ya sea como mujer, trovadora y bailadora. Esto 
requiere de un diálogo que aperture espacios de 
reflexión, al interior y exterior de la esfera huapanguera, 
para entretejer redes sororas de aprendizaje y posibilitar 
la imaginación de nuevas formas de presencia y praxis 
del huapango.  
 
Cabe subrayar que al reconocer esta dimensión se invita 
a creadoras, investigadoras y músicas a proponer 
miradas renovadas que dignifiquen y reivindiquen la voz 

de las mujeres en el universo del son, adaptando los 
repertorios, no solo en forma, sino también en espacios 
de acción, en favor de la transformación simbólica y 
social de nuestro entorno.   
 
Si bien, a lo largo del documento se han señalado los 
estereotipos, exclusiones y violencias a las que se 
enfrentan las mujeres, esto se convierte también en una 
reivindicación imperativa de los derechos de esos 
cuerpos que han sido silenciados y construidos desde 
una mirada ajena, ordenándolos como un concepto 
poetizado. La reflexión permanece abierta, ya que se 
trata de una problemática compleja y en construcción; no 
obstante, es pertinente convertirnos en actores de 
cambio mediante la escucha activa, el análisis crítico de 
los versos y su resignificación.  

El diálogo entre la lírica y el cuerpo permite comprender 
cómo las mujeres reescriben su historia dentro de la 
tradición. La resignificación del verso y del movimiento 
abre espacios de resistencia donde el arte se convierte 
en herramienta de emancipación. Habitar la lírica y el 
cuerpo desde la conciencia de género no sólo transforma 
las formas del huapango, sino también las relaciones 
sociales que lo sostienen. Así, “líricas y cuerpos en 
pugna” pueden entenderse como escenarios en 
permanente negociación, donde la creación se erige 
como acto político y poético de resistencia. 

 
 

Referencias 
 

[1] Almazan Medina, O. H. (2023). Huapango Huastecos, de lo 
tradicional a lo académico (Tesis de licenciatura, Universidad 
Autónoma del Estado de México, Facultad de Humanidades), 
Toluca, Estado de México. 

[2] Balcázar Alanís, M. J. (2022). Amor o explotación: El trabajo 
doméstico como sistema de opresión y subordinación. Euphyía, 
15(29), 1–24. Universidad Iberoamericana. 

 
[3] Beaucage, P. (2012). Belleza, placer y sufrimiento: Reflexiones 

sobre cuerpo y género entre los nahuas de la sierra norte de 
Puebla. Cultura y Representaciones Sociales, 6(12), 165-197. 
Recuperado de 
[http://www.scielo.org.mx/pdf/crs/v6n12/v6n12a5.pdf] 

 
[4] Bonilla Burgos, R. M., & Gómez Rojas, J. C. (2013). Son 

huasteco e identidad regional. Investigaciones Geográficas, 
Boletín del Instituto de Geografía, UNAM, (80), 86-97. 

 
[5] Echevarría Román, Jesús Antonio. "Fandangos, fandanguillos, 

fandanguitos y huapangos." M.A. Tesis, Universidad Nacional 
Autónoma de México, 2022 

 
[6] Fort i Marrugat, O. (2015). Cuando danza y género comparten 

escenario. AusArt Journal for Research in Art, 3(1), 54-65. 
https://doi.org/10.1387/ausart.14406. 

 
[7] García de León, A. (2006). Fandango: El ritual del mundo jarocho 

a través de los siglos. México: Consejo Nacional para la Cultura 



Publicación semestral, Magotzi Boletín Científico de Artes del IA, Vol. 14, No. 27 (2026) 75-82 

82 
 

y las Artes / Instituto Veracruzano de Cultura. 
 
[8] Hall, S., & du Gay, P. (Comps.). (2003). Cuestiones de identidad 

cultural (Trad. Horacio Pons). Buenos Aires: Amorrortu Editores. 
 
[9] Hernández, Carmen. "Lo Femenino En El Arte: Una Forma De 

Conocimiento." Revista Venezolana De Estudios De La Mujer, 
vol. 11, no. 27, Julio-Dec. 2006, pp. 45-58. 

 
[10] Juárez Pérez, M., & Vázquez Arreola, J. M. (2022). Las 

mujeres en el arte y la cultura en México: Análisis y propuestas 
para el fortalecimiento de sus derechos. Centro de Estudios 
Legislativos para la Igualdad de Género (CELIG), Congreso de la 
Ciudad de México II Legislatura.género.congresocdmx.gob.mx 

 
[11] Juárez San Juan, G. L. (2012). Traigo versos de a montón… 

Simbolismo, literalidad y autorreferencia: Singular recreación 
lírica en el huapango (Tesis de doctorado). Universidad Nacional 
Autónoma de México, Facultad de Filosofía y Letras. 

 
[12] Luna Ruiz, X. M. del C., & Chacha Antele, J. A. (Coords.). 

(2018). Culturas Musicales de México Vol. II. Secretaría de 
Cultura, Dirección General de Culturas Populares, Indígenas y 
Urbanas. ISBN: 978-607-745-925-5. 

 
[13] Palafox Méndez, A. Z. (2014). La mujer y la décima: 

introspección, autoconocimiento y sororidad. En Poéticas de la 
oralidad. ENES Morelia, UNAM. 

 
[14] Palafox Méndez, A. Z. (2024, octubre 7). Versa la mitad que 

falta. 5º Encuentro Nacional de Gestión Cultural México. 
doi:10.13039/501100006668 

 
[15] Querreque Film. (2023, agosto 21). Presumiendo las raíces Con 

LA PRESUMIDA "Staku y sus Huastecos" [Video]. YouTube. 
Recuperado de https://youtu.be/RrVEbZR9LRI 
 

[16] Ramírez Medrano, D. (2021). El eco de mis pies en la tarima: 
Huasteco hidalguense en concursos de huapango (Memoria de 
desempeño de interpretación dancística). Escuela Nacional de 
Danza Folklórica, Instituto Nacional de Bellas Artes y Literatura. 
Recuperado de http://www.inbadigital.bellasartes.gob.mx/ 
 

[17] Sánchez García, R. V. (2009). Antología poética del son 
huasteco tradicional (Transcripción musical de F. T. Aymerich). 
México: Instituto Nacional de Bellas Artes y Literatura / Centro 
Nacional de Investigación, Documentación e Información 
Musical Carlos Chávez. 

 
[18] Stanford, E. T. (2005). Reseña de Huapango: el son huasteco y 

sus instrumentos en los siglos XIX y XX (con disco compacto), 
de César Hernández Azuara. Cuicuilco, 12(33), 215-219. Escuela 
Nacional de Antropología e Historia. Recuperado de 
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=35103312 

 
[19] Ténék Lem. (2021, febrero 12). Las conchitas [Video]. 

YouTube. Recuperado de 
https://www.youtube.com/watch?v=i3zvpFV6rj4 

 
Valdivia Ramírez, O. M. (2010). Ejercer el destino: Acercamiento 


	This paper offers an initial critical approach to the lyrical and bodily discourses that have historically placed women in subordinate 
	positions within the fields of musical performance and composition, as well as in the dance practices associated with the son huasteco. Drawing from the intersection between personal experience as a huapango dancer, contributions from related academic literature and the voices of huapanguera women, it examines their efforts to redefine their role in huapango. These actions -articulating word, body and artistic practice- open spaces from cultural dialogue and symbolic transformation within the traditional expressions of the Huasteca region. 
	 
	Keywords: 
	Palabras Clave: 

